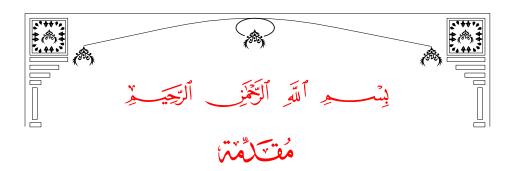
## التحذير من التساهل بالدماء المعصومة

بحث أعده الأستاذ الدكتور يوسف بن محمد بن عبدالعزيز بن سعيد الأستاذ في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



إن الحمد للهِ، نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهدهِ الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ۞ ﴿ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَبِحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا ﴾ رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ۞ [الأحزاب: ٧٠-٧١]

أما بعد: فإن خير الكلام كلام الله، وخير الهدي هدي محمد عليه، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة.

هذا، وإنه قد ثبت عن النبي على أنه قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بيده لَا تَذْهَبُ اللَّهُ اللهُ عَلَى النَّاسِ يَوْمٌ لَا يَدْرِي الْقَاتِلُ فِيمَ قَتَلَ، ولا الْمَقْتُولُ فِيمَ اللَّانْيَا حتى يَأْتِي على الناس يَوْمٌ لَا يَدْرِي الْقَاتِلُ فِيمَ قَتَلَ، ولا الْمَقْتُولُ فِيمَ

قُتِلَ. فَقِيلَ: كَيْفَ يَكُونُ ذلك؟ قال: الْهَرْجُ؛ الْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ في النَّارِ»(١). وفي لفظ «وَالَّذِي نَفْسِي بيده لَيَأْتِيَنَّ على الناس زَمَانٌ لَا يَدْرِي الْقَاتِلُ في أَيِّ شَيْءٍ قَتِلَ، ولا يَدْرِي الْقَاتِلُ في أَيِّ شَيْءٍ قَتِلَ»(٢).

والمقصود في هذا الحديث ما يكون من القتل بين المسلمين أنفسهم، يبين هذا قوله على خيات أبي موسى الأشعري خيات : "إِنَّ بين يَدَيْ السَّاعَةِ لَهَرْجًا، قلت : يا رَسُولَ اللَّهِ، ما الْهَرْجُ؟ قال : الْقَتْلُ، فقال بَعْضُ الْمُسْلِمِينَ : يا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا نَقْتُلُ الْآنَ في الْعَامِ الْوَاحِدِ من الْمُشْرِكِينَ كَذَا الْمُسْلِمِينَ : يا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى الْآنَ في الْعَامِ الْوَاحِدِ من الْمُشْرِكِينَ كَذَا وَكَذَا، فقال رسول اللَّهِ عَلَى : ليس بِقَتْلِ الْمُشْرِكِينَ، وَلَكِنْ يَقْتُلُ بَعْضُكُمْ وَكَذَا، فقال رسول اللَّهِ عَلَى الْعَامِ الْقَوْمِ : يا رَسُولَ اللَّهِ ، وَمَعَنَا عُقُولُنَا ذلك الْيَوْمَ؟ فقال رسول اللَّهِ عَلَى لا، تُنْزَعُ عُقُولُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى لاً، تُنْزَعُ عُقُولُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْكَهِ عَقُولُ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْنَاسُ لَا عُقُولُ لهم "").

(۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٢٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في "صحيحه" (٤/ ٢٢٣١) من حديث أبي هريرة رضي المعتبد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في «سننه» (٢/ ١٣٠٩) من حديث أبي موسى الأشعري رهيه، وصححه الألباني.

## يَحْسِبَ أحدكم أنه على شيء وَلَيْسَ على شيء »(١).

وفي لفظ: «ويقتل أخاه ويقتل أباه»<sup>(۲)</sup>.

والمتبصر في أحوال كثير من أهل هذا الزمان يرى تساهلهم في الدماء، إذ صارت الأنفس تزهق بأدنى ظِنَّة، ونُزعَ التثبتُ، وكلُّ منهم يرى أنه على شيء، وما هو على شيء، وكل منهم يرى أنه يحسن صنعًا، وما هو بمحسن صنعًا.

تُفجر مساجدُ، ومعاهدُ علم وتعليم، ومَشَافٍ، وأسواقُ ومصانعُ، ومطارات وطائرات، وقطارات، ومركبات، وأنفاق، ولا يدري القاتلُ فيم قَتَل، ولا المقتولُ فيم قُتل، يُقتلُ فيها الصغيرُ والكبيرُ، والذكرُ والأنثى، والمسلمُ والمعاهدُ.

ويفتخرُ من فعلها، ويرى ذلك غزوًا وجهادًا، ونكايةً بعدو، وكسرًا لشوكتهم، ومنعًا لهم من دخول جزيرة العرب، وإخراجًا لهم من بلاد المسلمين.

وهذه كلُّها أمورٌ ظنيةٌ، بل باطلةٌ، إنما يقعُ ضررُها على أهلِ الإسلام، ويفرح العدو بها، ويُعطى من يقوم بها في بلاد المسلمين بسخاء من غير أن يشعر هؤلاء الضعفاء القائمون بها أنهم بمنزلة الآلة التي يحركها عدوهم متى شاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (٤٠٦/٤)، وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (۱) (۲٤٨/٤) رقم (١٦٨٢).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن المبارك في «مسنده» (ص١٦٠).

قتلوا علماء المسلمين وقضاتهم، واعتدوا على أمراء المسلمين ووزرائِهم، وقاتلوا جند الإسلام.

ورأى الناس في هذا الزمان مَن يقتلُ أباه وأمه وأخاه وأخته وعمه وعمته وابن عمه وجاره، يقتلهم تارة مستحلًا لدمائهم لكونهم كفارًا فيما يزعم، وتارة يقتلهم بدعوى أن العدو «المتوهم» متترسٌ بهم، وتارة يقتلهم بدعوى أنهم صائلون؛ لأنهم جندٌ للسلطان – والسلطانُ من قبلُ قد حكموا بكفره – إلى غير ذلك.

« لايدري القاتلُ فيم قَتَل » وهذا تراه عيانًا بيانًا في الذين يقومون بالتفجير والقتل دون أن يعرفوا سبب القتل أو التفجير ؛ زعمًا منهم أن الأمر جاءهم من أميرهم ، وتقتضي «أمنياتهم» عدم السؤال ، وإنما عليه أن يفعل ما أمر به .

فتاوى تصدر، وبيانات تنشر تدعو إلى الجهاد والإعداد، ثم تجد وقود هذه التفجيرات شبابًا ظنوا أن من يقوم بنشرها هم من أهل العلم والإيمان، وما علموا أن هؤلاء من أعظم الناس جبنًا وركونًا إلى الدنيا، وإلا فلم يقومون بالتحريض ويقبعون في منازلهم، ويشتغلون بأهليهم وأموالهم وحرثهم؟ لم لا يكونون في المقدمة إن كانوا صادقين؟.

خالفوا كتاب الله تعالى وسنة نبيه على وأعملوا عقولهم بما يستحسنونه، ويدخلونه على النصوص وعلى دلالاتها، وقدموا آراء الرجال وزُبالة أذهان البشر على كتاب الله تعالى وسنة رسولِه على والله تعالى يقول: ﴿فَلْيَحْدَرِ البشر على كتاب الله تعالى وسنة رسولِه على والله تعالى يقول: ﴿فَلْيَحْدَرِ البشر عَلَى كَتَابِ الله تعالى وسنة رسولِه عَلَيْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [النور: ١٦]، الله يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ اللهُ إِنَّ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهُ الل

عَلِيمٌ الصحرات: ١]، وزعموا أنهم بأفعالهم المخالفة للشرع ينصرون الله ين وأهله، وقد ضلوا في ذلك ضلالًا مبينًا، فما جعل الله تعالى شفاء الدين وأهله، وقد ضلوا في ذلك ضلالًا مبينًا، فما جعل الله تعالى شفاء أمة محمد عليه فيما حرم عليها، إنما نصر هذه الأمة بالإيمان والعمل الصالح، وهما شرط كل عمل: الإخلاص والمتابعة، فبهذا تنتصر الأمة وتقوى، ويرهبها عدوها، كما قال تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُرُ وَعَمِلُوا الصّالِحَاتِ لِيستَغَلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا السَتَخْلَفُ الّذِيكَ مِن قَبْلِهِمُ وَلَيُمكِّنَنَ هُمُ وَيَهُمُ اللّهَ يَعْبُدُونِنِي لا وَلَيْمكِّنَ هُمُ وَيَهُمُ اللّهَ عَمْ وَلَيْكَ اللّهُ اللّهَ عَمْ اللهِ النور: ٥٥]. ويشر عَمْ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ فِي النور: ٥٥].

ومن أشد ما يعاقب به المرء: أن يملى له، وأن يُزيَّن له فعلُه فيراه حسنًا، فيبقى عليه حتى يموتَ ويوافيَ ربَّه بفعلِ ابتدعه وجُرم استحلَّه.

وكثير من أهل البدع في قديم الزمان وحديثه لما أعرضوا عن الوحي، واعتاضوا عنه بآراء الرجال وعقولهم، لم يوفقوا، فلم يعرفوا حقًا، فضلًا عن أن يرجعوا إليه.

وهذا كما قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوۤاْ أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ۗ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَوْمِ وَهُذَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ الفنسِقِينَ ﴾ [الصف : ٥]، وكما قال تعالى: ﴿ كَلَّا بَلِّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤].

ولما رأيت ما كدر خواطر أهلِ الإيمان والصلاح مِن تساهلٍ في الدماءِ المعصومة، رغبت أن أكتب في هذا بحثًا لعل الله تعالى أن ينفع به، وأن يجعله سبب هدى وإصلاح.

وإنى لا أخاطب بهذا البحث إلا من كان عنده تعظيم لكتاب الله تعالى

وسنة رسوله على وأخص بذلك من عميت عليهم الأنباء، ممن عرفوا عقيدة أهلِ السنة والجماعة، فكان من مباحثها: «وجوب تقديم كتاب الله وسنة رسوله على كل قول ورأي»، لكن سُلك بهم مسالك غير محمودة، أدْعو هؤلاء الإخوة إلى التبصر في الكتابِ والسنة، والرجوع إليهما، وترك الغيرة غير المضبوطة بالشرع؛ لأنها تستحيل عُلوًّا، والغلوُ مذمومٌ قد نهانا الله تعالى عنه في كتابه، ونهانا عنه نبينا على وهلكت الأمم قبلنا به.

﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُواْ أَهْوَاءَ قَوْمِ قَدْ صَالُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُواْ كَثِيرًا وَضَالُواْ عَن سَوَاءِ ٱلسَّكِيلِ ﴿ المائدة: ٧٧]

كما أنني أدعو إخواني الذين يسارعون إلى إصدارِ الفتاوى والبياناتِ إلى التعقُّلِ والرويَّةِ، وتقوى اللهِ تعالى ومراقبتِه، فالرفقُ «لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه» (١) وصح بهذا الخبرُ عن رسول الله على وليعلموا أن كثيرًا من الشباب ضلوا الطريق، وسلكوا طرقًا أهلكتهم وأهلكت غيرهم بسبب فتوى من لم ينظر إلى عواقب الأمور، والنبي على دعا على من أفتى بغير علم فكان سببَ هلاكِ المستفتي ؛ فقال: «قتلوه قتلهم الله» (٢).

وإنني أدعو إخواني الذين أضلتهم هذه البيانات والفتاوي التي تصدر إلى

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠٠٤) ح٢٥٩٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في «سننه» (١/ ٩٣) رقم (٣٣٧)، وابن ماجه في «سننه» (١/ ١٨٩) رقم (٢٥٠٧)، وأحمد في «المستدرك» (٥٧١) رقم (٥٨٥) والحاكم في «المستدرك» (١/ ٢٧٠) رقم (٥٨٥) وصححه، ووافقه الذهبي .

النظر: هل فعل هؤلاء الموقعون عليها ما يريدون من هؤلاء الشباب أن يفعلوه؟ هل هم إذ دعوا إلى الخروج إلى مواطنِ الفتنِ بزعمِ نصرةِ المسلمين والمجاهدين خرجوا؟ أو بَقُوا في حرثِهم وأهلِهم؟ مع أنه لا يكاد يوجد من بين هؤلاء الموقعين من هو من أهل الأعذار، فأدعو هؤلاء جميعًا وأدعو نفسي قبلهم إلى الاطراح بين يدي الله، ودعائه بأن يهدينا إلى ما اختلف فيه من الحق بإذنه، وأن يرينا الحق حقًّا ويرزقنا اتباعه، وأن يرينا الباطل باطلًا وأن يرزقنا اجتنابه. والله المستعان.

اللهم ارفع عن أمة الإسلام هذه الغمة، وهيء لها من أمرها رشدًا. اللهم احفظ أئمتنا في بلادنا هذه، اللهم اجزهم عنا خير الجزاء. اللهم صل وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

#### المؤلف

أد. يوسف بن محمد بن عبدالعزيز بن سعيد

الأستاذ بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

س٢ و١٤ دقيقة من ظهيرة يوم الإثنين ١٦/٦/١هـ



بيضاء



جعلت هذا البحث في مقدمة وتمهيد وعشرة فصول وفهارس.

**المقدمة**: وتحدثت فيها عن أهمية الموضوع، وسبب الكتابة فيه، وخطة البحث ومنهجه.

التمهيد: في وجوب تعظيم النصوص الشرعية.

الفصل الأول: وجوب لزوم السمع والطاعة في المعروف لولاة أمر المسلمين.

الفصل الثاني: أثر البدعة في استحلال الدماء المعصومة.

الفصل الثالث: اتفاق الشرائع على حفظ الضروريات الخمس ومنها الأنفس المعصومة.

الفصل الرابع: أسباب عصمة الدم، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: أسباب عصمة دم المؤمن.

المبحث الثاني: أسباب عصمة دم الكافر.

الفصل الخامس: تحريم الاعتداء على الأنفس المعصومة على وجه العموم.

الفصل السادس: وفيه مبحثان:

المبحث الأول: تحريم قتل الإنسان نفسه.

المبحث الثاني: سد الذرائع المفضية إلى قتل النفس

المبحث الثالث: بعض صور قتل النفس المعاصرة:

الصورة الأولى: العمليات الانتحارية.

الصورة الثانية: الإضراب عن الطعام حتى الموت.

الفصل السابع: تحريم دماء المؤمنين، وسد الذرائع المفضية إليها، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: تحريم دماء المؤمنين.

المبحث الثاني: سد الذرائع المفضية إلى القتل.

الفصل الثامن: تحريم دماء المعاهدين، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: وجوب الوفاء بالعهد.

المبحث الثاني: حرمة دم المعاهد.

الفصل التاسع: دماء الرسل والسفراء

المبحث الأول: تحريم قتل الرسل والسفراء.

المبحث الثاني: شبه ترد في مسألة السفراء والجواب عنها.

الفصل العاشر: قتل المسلمين أو المعاهدين من النساء والأطفال بدعوى أنهم في حكم المتترَّس بهم أو في حكم البيات.

الفصل الحادي عشر: قتل رجال الأمن ومن في حكمهم بدعوى أنهم صائلون.

الفصل الثاني عشر: الفتنة المنهي عن القتال فيها.

الفصل الثالث عشر: وجوب إنكار قتل الأنفس المعصومة.

#### الفهارس:

فهرس الآيات.

فهرس الأحاديث والآثار.

فهرس المصادر والمراجع.

فهرس الموضوعات.

#### منهج البحث:

سلكت في هذا البحث المنهج التالي:

أُولًا: عزو الآيات إلى سورها.

ثانيًا: تخريج الأحاديث، فما كان منها في «الصحيحين» اكتفيت بالعزو اليهما عن الحكم عليهما، وما كان في غيرهما اجتهدت في تخريجه ونقل أقوال أئمة الشأن فيه: تصحيحًا وتضعيفًا.

ثالثًا: تخريج الآثار المنقولة عن السلف.

رابعًا: شرح الغريب.

هذا، وأسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يجنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأسأله تعالى إذا أراد بعباده فتنة أن يقبضنا إليه غير مفتونين، وأن يتوفانا على الإسلام، وأن يوفق ولاة أمرنا لما فيه صلاح البلاد والعباد، وأن يحفظنا وإياهم من كيد الكائدين، وإفساد المفسدين، كما أسأله تعالى أن يهدينا وشبابنا للخير والبر والتقى، وأن يهيئ لنا من أمرنا رشدًا.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





إن من فضل الله تعالى على أهل الإسلام أن أكمل لهم دينهم، فهم ليسوا بحاجة إلى أن يتمه لهم غير ربهم، فكتاب الله تعالى وسنة رسوله ويهما الشفاء من كل داء، وهما رحمة من الله تعالى لعباده، وقد تكفل الله تعالى بحفظ هذا الدين.

وكتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ هما المصدر الذي يجب أن يَرِدهَما كل من أراد الخير، وقد أوجب الله تعالى على الناس الأخذ بما فيهما.

 وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ مَا تَوَلَى وَنُصُلِهِ عَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء: ١١٥] إلى غير ذلك من الآيات.

ويقول عليه الله الله الله وسنّة الخلفاء الراشدين المهديّينَ مِن بَعدي، عَضُّوا عليها بالنواجِذِ، وإيّاكم ومحدَثاتِ الأمورِ، فإنّ كلّ محدثة بدعة، وكلّ بدعة ضلالة»(١).

(۱) أخرجه الترمذي في «جامعه» (٥/ ٤٤) رقم (٢٦٧٦)، وابن ماجه في «سننه» (١٦/١) رقم (٤٣)، وأحمد في «مسنده» (٤/ ١٢٦) رقم (١٧١٨٢)، والدارمي في «سننه» (١/ ٥٧) رقم (٩٥)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٩) رقم (٥٥) و(١/ ٣٠) رقم (٩٩)، وابن نصر في «السنة» (ص٢٦) رقم (٦٩ و ٧٠) و(ص٢٧) رقم (٧٢)، وابن حبان في «صحيحه» (١/ ١٧٨ - ١٧٩) رقم (٥)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٣/ ٢٢٢-٢٢٣)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٤٦/١٨ - ٢٤٧) رقم ( ٦١٨و ٦١٩)، وفي مسند «الشاميين» (۱/ ٤٠٢) رقم (٦٩٧) و(٢/ ١٩٧) رقم (١١٨٠)، وابن جرير في «تفسيره» (٦/ ٢١٢)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ١٧٤) رقم (٣٢٩) و(١/ ١٧٥) رقم (٣٣١) و(١/ ١٧٧) رقم (٣٣٣)، والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٢/ ٣٤٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٢٠)، وفي «المستخرج على صحيح مسلم» (١/ ٣٥)- ٣٦) رقم (١و٢)، والبيهقي في «السنن الكبري» (١٠٠/ ١١٤)، وفي «شعب الإيمان» (٦/ ٦٧) رقم (٧٥١٥)، وابن العطار في «ذكر الاعتقاد وذم الاختلاف» (ص٨١)، وأبو عمرو الداني في «السنن الواردة في الفتن» (٢/ ٣٧٣ - ٣٧٤) رقم (١٢٣) و(٢/ ٣٧٥) رقم (١٢٤)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ٢٠٥)، والهروي في «ذم الكلام» (٣/ ١١٣ - ١٢٣)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٧/ ١٢٢٥) رقم (٢٢٩٧)، والمزي في «تهذيب الكمال» (١٧/ ٣٠٦)، والذهبي في «سير أعلام النبلاء» (١٧/ ٤٨٢) من طرق عن خالد بن معدان عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي عن العرباض بن سارية رضي . وهذا الإسناد رجاله كلهم ثقات إلا عبد الرحمن بن عمرو، فقد قال فيه الذهبي في الكاشف (٢/ ١٥٨): «صدوق».

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عَلَيْهُ: «لَسْتُ تَارِكًا شَيْئًا كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ يَعْمَلُ بِهِ إِلاَّ عَمِلْتُ بِهِ ؛ فَإِنِّي أَخْشَى إِنْ تَرَكْتُ شَيْئًا مِنْ أَمْرِهِ أَنْ أَزِيغَ»(١).

وعلى هذا الأمر أهل السنة والجماعة، فهم لا يعدلون بكتاب الله تعالى وسنة نبيه عليها، ولا يقدمون عليهما رأيًا ولا قياسًا.

قال الإمام الشافعي كَلَّهُ: «أجمع المسلمون على أن من استبانت له سنة رسول الله ﷺ: لم يحل له أن يدعها لقول أحد»(٢).

يقول أبو الحسن البربهاري الله برأيه واعلم أنه من قال في دين الله برأيه وقياسه، وتأوله من غير حجة من السنة والجماعة، فقد قال على الله ما لايعلم، ومن قال على الله ما لايعلم فهو من المتكلفين، والحق ما جاء من عند الله على، والسنة: ما سنه رسول الله على الله ع

<sup>=</sup> وقد صحح الحفاظ هذا الحديث، فقد قال الترمذي: «حديث حسن صحيح»، وقال أبو نعيم في «المستخرج على صحيح مسلم»: «هو حديث جيد من صحيح حديث الشاميين»، وقال البغوي في شرح السنة: «حديث حسن»، وقال الهروي في ذم الكلام «هو من أجود حديث في أهل الشام وأحسنه»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح، ليس له علة»، وأقره الذهبي، وقال الذهبي في السير: «هذا حديث عال صالح الإسناد» وصححه شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٢٨/ ٢٣٤) وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في "صحيحه" (۳/ ۱۱۲٦) رقم (۲۹۲٦)، ومسلم في "صحيحه" (۳/ ۱۳۸۱) رقم (۱۷۵۹).

<sup>(</sup>٢) "إعلام الموقعين عن رب العالمين" لابن القيم (٢/ ٢٨٢)، "إيقاظ همم أولي الأبصار للاقتداء بسيد المهاجرين والأنصار" للفلاني (ص٥٨).

<sup>(</sup>٣) «شرح السنة» للبربهاري (ص٤٥).

ويقول الإمام اللالكائي كَنَّهُ: «وكان من أعظم مقول وأوضح حجة ومعقول: كتاب الله الحق المبين، ثم قول الرسول كي ، ثم صحابته الأخيار المتقين، ثم ما أجمع عليه السلف الصالحون، ثم التمسك بمجموعها والمقام عليها إلى يوم الدين»(١).

ويقول قِوَامُ السنة الأصبهاني كَلَّهُ: «ليس لنا مع سنة رسول الله عَلَيْهُ من الأمر شيء إلا الاتباع والتسليم، ولا يعرض على قياس ولا غيره، وكل ما سواه من كلام الآدميين تبع لها، ولا عذر لأحد يتعمد ترك السنة ويذهب إلى غيرها؛ لأنه لا حجة لقول أحد مع قول رسول الله عَلَيْهُ إذا صح»(٢).

ويقول ابن القيم كله: هل كان في الصحابة من إذا سمع نص رسول الله عارضه بقياسه أو ذوقه أو وجده أو عقله أو سياسته? وهل كان قط أحد منهم يقدم على نص رسول الله عقلًا أو قياسًا أو ذوقًا أو سياسة أو تقليد مقلد؟ فلقد أكرم الله أعينهم وصانها أن تنظر إلى وجه من هذا حاله أو يكون في زمانهم (٣).

والنصوص ينبغي أن تفهم بفهم سلف الأمة؛ لأنهم أقرب إلى التنزيل، وأعلم بلغة الخطاب، وهم أدرى بأحوال النبي رفي ولهذا فإن المتبعين لما كان عليه النبي رفي وأصحابه يتأولون النصوص وفق تأويل أولئك،

<sup>(</sup>۱) «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (۱/ ۹).

<sup>(</sup>٢) «الحجة في بيان المحجة» (٢/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>۳) «مدارج السالكين» (۱/ ۳۳٤).

ولا يشاقونهم كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ عَيْرَسَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَهَنَّمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

ويقول تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَاۤ ءَامَنتُم بِهِ ء فَقَدِ ٱهۡ تَدَواۤ ۖ وَإِن نَوَلَواْ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقِ ۗ فَسَيَكُفِيكُهُمُ ٱللَّهُ ۚ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَكِيمُ ۞ [البقرة: ١٣٧].

قال حذيفة رضي القراء استقيموا؛ فقد سبقتم سبقًا بعيدًا، فإن أخذتم يمينًا وشمالًا لقد ضللتم ضلالًا بعيدًا»(١).

وقال ابن مسعود رضي (اتبعوا آثارنا، ولا تبتدعوا، فقد كفيتم) (٢).

وقال ابن الزبير والقيني ناس من أهل العراق فخاصموني في القرآن، فشكوت فوالله ما استطعت بعض الرد عليهم، وهبت المراجعة في القرآن، فشكوت ذلك إلى أبي الزبير، فقال الزبير: إن القرآن قد قرأه كل قوم فتأولوه على أهوائهم، وأخطؤوا مواضعه، فإن رجعوا إليك، فخاصمهم بسنن أبي بكر وعمر رحمهما الله، فإنهم لا يجحدون أنهما أعلم بالقرآن منهم، فلما رجعوا، فخاصمتهم بسنن أبي بكر وعمر، فوالله ما قاموا معي، ولا قعدوا»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٦٥٦) رقم (٦٨٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه وكيع في «الزهد» (۲/ ٥٩٠) رقم (٣١٥)، وأحمد في «الزهد» (ص١٦٢)، والحرجه وكيع في «النهد» (ص١٦٢)، والدارمي في «السنن» (١/ ٨٠) رقم (٢٠٥)، وأبو خيثمة في «العلم» (ص١٦) رقم (٥٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٩/ ١٥٤) رقم (٨٧٧٠)، وابن نصر في «السنة» (ص٣٣)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢/ ٧٠٤) رقم (٢٢١٦)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (٨٢١) رقم (١٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٢/ ٦٢٠) رقم (٨١١).

وقال أبو العالية كَالله: «تعلموا الإسلام، فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم فإنه الإسلام، ولا تحرفوا الصراط يمينًا ولا شمالًا، وعليكم بسنة نبيكم عليه أوالذي عليه أصحابه، فإنا قد قرأنا القرآن من قبل أن يفعلوا الذي فعلوه خمس عشرة سنة، وإياكم وهذه الأهواء التي تلقي بين الناس العداوة والبغضاء»(١).

وقال الإمام أحمد على: "إن الله جل ثناؤه وتقدست أسماؤه بعث محمداً نبيه على بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، وأنزل عليه كتابه الهدى والنور لمن اتبعه، وجعل رسوله على الدال على معنى ما أراد من ظاهره وبالسنة، وخاصه وعامه وناسخه ومنسوخه وما قصد له الكتاب، فكان رسول الله على هو المعبر عن كتاب الله الدال على معانيه، شاهده في ذلك أصحابه من ارتضاه الله لنبيه واصطفاه له، ونقلوا ذلك عنه، فكانوا هم أعلم الناس برسول الله على وبما أخبر عن معنى ما أراه الله من ذلك بمشاهدتهم ما قصد له الكتاب، فكانوا هم المعبرين عن ذلك بعد رسول الله على. وقال جابر بن عبد الله: ورسول الله على بين أظهرنا عليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله وما عمل به من شيء عملنا(٢). فقال قوم: بل الشعمل الظاهر، وتركوا الاستدلال برسول الله على ولم يقبلوا أخبار أصحابه، وقال ابن عباس للخوارج: أتيتكم من عند أصحاب رسول الله على المهاجرين والأنصار، ومن عند ابن عم رسول الله على وصهره وعليهم وعليهم المهاجرين والأنصار، ومن عند ابن عم رسول الله على وصهره وعليهم

<sup>(</sup>۱) رواه الآجري في «الشريعة» (۱/ ۱۲٤) رقم (۱۹)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۱/ ۲۹۹) رقم (۱۳٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٣٩) رقم (٣٠٠٩).

نزل القرآن، وهم أعلم بتأويله منكم، وليس فيكم منهم أحد (١) القرآن، وهم أعلم بتأويله منكم،

وقال أبو عبيد القاسم بن سلام كَلَّهُ: «فأي شيء يتبع بعد كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ومنهاج السلف بعدهم، الذين هم موضع القدوة والإمامة»(٣).

وقال أبو سعيد عثمان بن سعيد الدارمي كله: «فقال قائل منهم [من الجهمية]: لا بل نقول بالمعقول. قلنا: هاهنا ضللتم عن سواء السبيل، ووقعتم في تيه لا مخرج لكم منه؛ لأن المعقول ليس لشيء واحد موصوف بحدود عند جميع الناس فيقتصر عليه، ولو كان كذلك كان راحة للناس، ولقلنا به ولم نعد، ولم يكن الله تبارك وتعالى قال: ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَوَجُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٦]، فوجدنا المعقول عند كل حزب ما هم عليه، والمجهول عندهم ما خالفهم، فوجدنا فرقكم معشر الجهمية في المعقول مختلفين: كل فرقة منكم تدعي أن المعقول عندها ما تدعو إليه والمجهول ما خالفها، فحين رأينا المعقول اختلف منا ومنكم ومن جميع أهل الأهواء، ولم نقف له على حدبين في كل شيء، رأينا أرشد الوجوه وأهداها أن نرد المعقولات كلها إلى حدبين في كل شيء، رأينا أرشد الوجوه وأهداها أن نرد المعقولات كلها إلى أمر رسول الله وإلى المعقول عند أصحابه المستفيض بين أظهرهم؛ لأن

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (۱۸/۱۸ - ۱۰۹) رقم (۱۸٦٧۸) والنسائي في «السنن الكبرى» (٥/ ١٦٥ - ١٦٦) رقم (۸٥٧٥)، والطبراني في «المعجم الكبير» (۲٥٧ / ۱۸) رقم (۲٥٧ / ۱۸)، والضياء في «الأحاديث المختارة» (۱۰/ ٤١٤ - ٤١٥) رقم (٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) «طبقات الحنابلة» للقاضي أبي يعلى (٣/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) «الإيمان» (ص ٦٦).

الوحي كان ينزل بين أظهرهم فكانوا أعلم بتأويله منا ومنكم، وكانوا مؤتلفين في أصول الدين لم يفترقوا فيه، ولم يظهر فيهم البدع والأهواء الحائدة عن الطريق.

فالمعقول عندنا ما وافق هديهم، والمجهول ما خالفهم، ولا سبيل إلى معرفة هديهم وطريقتهم إلا هذه الآثار، وقد انسلختم منها، وانتفيتم منها بزعمكم فأنى تهتدون؟!»(١).

وقال الآجري عَلَىٰهُ: «علامة من أراد الله به خيرًا: سلوك هذا الطريق، كتاب الله، وسنن رسول الله عَلَیْهُ، وسنن أصحابه علیه ومن تبعهم بإحسان، وما كان علیه أئمة المسلمین في كل بلد إلى آخر ما كان من العلماء مثل الأوزاعي وسفيان الثوري ومالك بن أنس، والشافعي، وأحمد بن حنبل، والقاسم بن سلام، ومن كان على مثل طريقتهم، ومجانبة كل مذهب يذمه هؤلاء العلماء».

ولما أعرض بعضُ الناس اليومَ عن هذا الفهم في بعض الأمور، وأخذوا يمينًا وشمالًا، وبخاصة ما يتعلق منها بأمر الإمامة والجهاد والدماء، صاروا يعملون بفهمهم هم لا بفهم السلف، فكثر الخطأ فيهم، ووقع الضلال بينهم، وزُيِّن لهم سوءُ فعلهم فرأوه حسنًا، وعابوا من أخذ بفهم السلف، وابتدعوا ما وصفوه بـ «سلفية المنهج وعصرية المواجهة»، قصدًا منهم إلى الجمع بين عقيدة السلف في «أبواب التوحيد»، وبين منهج الخوارج في «أبواب الإمامة»، فقالوا كما قال المتكلمون من قبل: «طريقة السلف في «أبواب الإمامة»،

<sup>(</sup>۱) «الرد على الجهمية» (ص١٢٧ - ١٢٨).

أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم»، ولبئس ما قالوا، فطريقة السلف أسلم وأعلم وأحكم.

وصاروا يدعون إلى التأسي بالغرب وبكفرة أهل الكتاب وغيرهم، ويطالبون بالأخذ بسننهم، ويحسنون أنظمتهم الجائرة، ويزعمون أنها هي العدل!

وإن المعرضين عن الشرع وعن تعظيم النصوص يخشى عليهم من الفتنة، يقول تعالى مبينا عقوبة من ترك قول النبي على لقول غيره: الفتنة، يقول تعالى مبينا عقوبة من ترك قول النبي على لقول غيره: ﴿ فَلَيَحُذِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ الله وَلَي المصحف فوجدت طاعة النور: ٣٦]، قال الإمام أحمد كله: «نظرت في المصحف فوجدت طاعة الرسول على في ثلاثة وثلاثين موضعًا، ثم جعل يتلو: ﴿ فَلْيَحُذُرِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً ﴾ [النور: ٣٦] الآية، وجعل يكررها، ويقول: في الفتنة؟ الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شئ من الزيغ، فيزيغ قلبه فيهلكه، وجعل يتلو هذه الآية: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِّنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ قَلْهِ فَيهَا شَجَرَ بَيّنَهُمْ فَي النساء: ٢٥] (١).

وقال أبو طالب المشكاني: وقيل له [يعني لأحمد]: إن قومًا يدعون الحديث ويذهبون الى رأي سفيان وغيره، فقال: «أعجب لقوم سمعوا الحديث، وعرفوا الإسناد وصحته يدعونه ويذهبون إلى رأي سفيان وغيره! قال الله: ﴿ فَلْيَحُدُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴾ [النور: ٦٣] وتدرى ما الفتنة؟ الكفر، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ

<sup>(</sup>۱) ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في «الصارم المسلول» (١١٦/٢).

مِنَ ٱلْقَتَلِّ ﴾ [البقرة: ٢١٧]، فيدعون الحديث عن رسول الله ﷺ، وتغلبهم أهواؤهم إلى الرأي الله الله الله المالي الرأي الرائي ال

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كُلْشُ بعد أن ذكر كلام أحمد السابق: «فإذا كان المخالف عن أمره قد حذر من الكفر والشرك، أو من العذاب الأليم، دل على أنه قد يكون مفضيًا إلى الكفر أو إلى العذاب الأليم، ومعلوم أن إفضاءه إلى العذاب هو مجرد فعل المعصية، فإفضاؤه إلى الكفر إنما هو لما قد يقترن به من استخفاف بحق الأمر كما فعل إبليس» (٢).

وقال ابن كثير عَلَيْهُ في تفسير هذه الآية: «أي: عن أمر رسول الله عَلَيْهُ، وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته، فتوزن الأقوال والأعمال بأقواله وأعماله، فما وافق ذلك قبل، وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله»(٣).

وقال ابن عباس رقًا على من احتج عليه بقول الشيخين أبي بكر وعمر رقيًا في مسألة التمتع بالحج: «أراهم سيهلكون؛ أقول: قال رسول الله ريقولون: نهى أبو بكر وعمر!»(٤).

(۱) ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في «الصارم المسلول» (٢/ ١١٦ - ١١٧).

<sup>(</sup>۲) «الصارم المسلول» (۲/ ۱۱۷).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في «مسنده» (١/ ٣٣٧)، وإسحاق بن راهويه كما في «المطالب العالية» (١/ ٣٦٠)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١/ ٣٦٠)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢/ ٢٣٩ - ٢٤٠)، وابن حزم في «حجة الوداع» (ص ٢٦٨ – ٢٦٨).

والذين يعظمون أقوال الرجال ويقدمونها على سنة نبيِّهم ﷺ، قد وقعوا في شيء من بغضه.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية على: «سورة الكوثر، ما أجلها من سورة وأغزر فوائدها على اختصارها، وحقيقة معناها تعلم من آخرها، فإنه سبحانه وتعالى بتر شانئ رسوله من كل خير، فيبتر ذكره وأهله وماله، فيخسر ذلك في الآخرة، ويبتر حياته، فلا ينتفع بها ولا يتزود فيها صالحًا لمعاده، ويبتر قلبه فلا يعيي الخير ولا يؤهله لمعرفته ومحبته والإيمان برسله، ويبتر أعماله فلا يستعمله في طاعة، ويبتره من الأنصار فلا يجدله ناصرًا ولا عونًا، ويبتره من حميع القرب والأعمال الصالحة فلا يذوق لها طعمًا، ولا يجدلها من جميع القرب والأعمال الصالحة فلا يذوق لها طعمًا، ولا يجدلها حلاوة، وإن باشرها بظاهره فقلبه شارد عنها، وهذا جزاء من شنأ بعض ما جاء به الرسول على ورده لأجل هواه أو متبوعه أو شيخه أو أميره أو كبير، كمن شنأ آيات الصفات وأحاديث الصفات، وتأولها على غير مراد الله ورسوله منها، أو حملها على ما يوافق مذهبه ومذهب طائفته، أو تمنى أن لا تكون آيات الصفات أنزلت ولا أحاديث الصفات قالها رسول الله على .

ومن أقوى علامات شناءته لها وكراهته لها أنه إذا سمعها حين يستدل بها أهل السنة على ما دلت عليه من الحق اشمأز من ذلك، وحاد ونفر عن ذلك؛ لما في قلبه من البغض لها والنفرة عنها، فأي شانئ للرسول أعظم من هذا؟ وكذلك أهل السماع الذين يرقصون على سماع الغنا والقصائد والدفوف والشبابات إذا سمعوا القرآن يتلى ويقرأ في مجالسهم استطالوا ذلك واستثقلوه، فأي شنآن أعظم من هذا؟! وقس على هذا سائر الطوائف في هذا الياب.

وكذا من آثر كلام الناس وعلومهم على القرآن والسنة، فلولا أنه شانئ لما جاء به الرسول ما فعل ذلك، حتى إن بعضهم لينسى القرآن بعد أن حفظه، ويشتغل بقول فلان وفلان»(١).

وما قال هذا الإمام هو اليوم موجود لدى أكثر الطوائف المنحرفة عن الحق، فهي تعظم رجالًا وتتبعهم في كل صغير وكبير، بينما تنفر قلوبهم إذا سمعوا من غيرهم كلام الله وكلام رسوله على الذي يخالف ما هم عليه؛ ولهذا تجدهم معرضين عن سماع الحق الذي يدعوهم إليه أهل العلم والإيمان، وقد وصف الله تعالى أهل الكفر بالإعراض عن الحق، فقال: ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُواْ عَمّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾ [الأحقاف: ٣].

بل إن بعض من يزعم أنه ينتمي إلى العلم والجهاد لا يقبلون من الحق إلا الذي مع طائفتهم، وهذا موافق لما أخبر الله تعالى به عن اليهود: ﴿ وَلَا تُؤُمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٧٣].

وهذه من أشد الأمور التي يصد بها أهل الباطل أتباعهم؛ خشية من أن يصل إليهم الحق، فتراهم يحذرونهم من الناصحين، ويرمونهم بأعظم التهم.

كما أن كثيرًا من الطوائف المنحرفة في بعض المسائل، كالمنحرفة في مسائل البيعة وطاعة ولاة الأمور، ولزوم الجماعة، يأنفون من قراءة هذه النصوص، ويكرهون من يذكرهم بها، وربما - إذا خشي أحدهم من الناس، أو نازعته نفسه في كون هذه النصوص نصوصًا شرعيةً، ولم

 <sup>«</sup>مجموع الفتاوى» (١٦/ ٥٢٦ – ٥٢٧).

تسمح نفسه بإنكارها – قال: هذه النصوص لا يصلح استعمالها في سلاطين هذا الزمان، فيتأولها كما تأول من قبله نصوص الصفات، وكما تأولت الرافضة النصوص الدالة على فضائل الصحابة، وكما تأولت القدرية النصوص الدالة على تقدير الله تعالى للأشياء، وكما تأولت الجبرية النصوص الدالة على أن للعبد فعلًا. . . وهكذا، فهو يتأول كما تأولوا، ويعيب كما عابوا ﴿ تَشَبَهَتُ قُلُوبُهُمُ ﴾ [البقرة: ١١٨].

وفي هذا الزمان نفق سوق ما يسمى بـ «العاطفة»، ويريدون بها الغيرة والمحبة، فغلت فيها طوائف تجاوزوا بها النصوص، وتركوا السنن، فصارت هوى متبعًا، لا محبة شرعية، ولا غيرة إسلامية، ولا حمية إيمانية، وخبر صلح الحديبية شاهد على هذا. قال أبو وائل: «كنا بِصِفِّينَ، فَقَامَ سَهْلُ بن حُنَيْفِ فقال: أَيُّهَا الناس، اتَّهِمُوا أَنْفُسَكُمْ؛ فَإِنَّا كنا مع رسول اللَّه عَلَي يوم الْحُدَيْبِية وَلَوْ نَرَى قِتَالًا لَقَاتَلْنَا، فَجَاءَ عُمَرُ بن الْخَطَّابِ فقال: يا رَسُولَ اللَّه، أَلَسْنَا على الْحَقِّ وَهُمْ على الْبَاطِلِ؟ فقال: بَلَى، فقال: بَلَى، فقال: بَلَى، فقال: فَعَلَامُ نَعْطِي الدَّنِيَّة في دِينِنَا؟ أَنَرْجِعُ وَلَمَّا يَحْكُم الله بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ؟ فقال: يا ابن نعْطِي الدَّنِيَّة في دِينِنَا؟ أَنَرْجِعُ وَلَمَّا يَحْكُم الله بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ؟ فقال: يا ابن النَّعَلِي الله أَبَدًا، فَانْطَلَقَ عُمَرُ إلى الْجَوِّهُ فقال: إنه رسول اللَّه، وَلَنْ يُضَيِّعنِي الله أَبَدًا، فَانْطَلَقَ عُمَرُ إلى الْجَوِّهَا، فَانَرَلَتْ سُورَةُ الْفَتْحِ فَقَرَأُهَا رسول اللَّه عَلَى عُمرَ إلى آخِوِهَا، فقال عُمرُ: يا رَسُولَ اللَّهِ، أو فتح هو؟ قال: نعم» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٣/ ٢١١٦)، ومسلم- مختصرًا- (٣/ ١٤١٢).

وهذه التي تسمى بـ «العواطف» غيرُ موزونةٍ بميزان الشرع؛ فعصفت بكثير من شبان المسلمين حتى وقعوا في البدع وفتنة الخوارج من حيث لا يشعرون وصاروا يرمون من يلتزم بالسنة النبوية بالجبن والخيانة والتخذيل، وموالاة المشركين . . . إلى غير ذلك من الألقاب الشنيعة .

والقائمون على التنظيمات الخارجية يجعلون الشباب ينتظمون في سلكهم بهذه الطريقة، فهم يصورون العالم الإسلامي اليوم في نظر الشاب مرتدًّا، وصار إلى جاهلية أعظم مما كانت عليه الجاهلية الأولى، ثم يذكرون له ما يسمونه به «جراحات العالم الإسلامي» ويؤرخون لها، ويعرضون على الشاب بعض الصور التي فيها مسلمون يقتلون أو يعذبون . . . يستلهبون بها حماسه، ثم يسلكون به مسالك شتى، ويحذرونه من أن يستمع إلى غيرهم؛ لأن غيرهم - كما يزعمون - إما أنهم ضعفاء مغلوب على أمرهم، وإما أنهم راضون ومتابعون، فلا يقبل هؤلاء قرآنًا يتلى، ولا سنة تروى.

فهونوا من شأن النصوص، وسهلوا مخالفتها -فضلًا عن تعظيمها - وإن أرادوا التلبيس عليهم زينوا لهم اتباع المتشابه وترك المحكم، والله تعالى يقول: ﴿هُوَ الَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِئنَبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَتُ هُنَ أُمُ الْكِئبِ وَأُخُر مُتَشَبِهَتُ أَنَا الله عليه وَلَا يَعْمَلُ الله الله عليه الله الله وقائم وقائم وقائم الله وقائم وقائم وقائم وقائم الله وقائم وقائم

وباتباعهم المتشابه استحلوا السيف بأدنى الحيل، فصاروا يجنحون إلى آيات نزلت في المشركين، فيجعلونها في المسلمين.

قال ابن عمر على الخوارج: «إِنَّهُمْ انْطَلَقُوا إلى آيَاتٍ نَزَلَتْ في الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا على الْمُؤْمِنِينَ»(١).

والواجب على أهل الإسلام جميعًا اتباع الشرع المنزل، وتعظيمه؛ ليصح الإسلام، وينتصر أهل الإيمان، ﴿وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰٓ أَمْرِهِ وَلَكِكَنَّ أَكَّ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.



# وجوب السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين في المعروف وتحريم الخروج عليهم

اتفق أهل السنة والجماعة قديمًا وحديثًا على وجوب السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين في غير معصية لله تعالى، ولم يزل أهل العلم ينصون على هذا في حكايتهم عقيدة أهل السنة والجماعة(١).

وقد دل على هذا كتاب الله تعالى وما تواتر من سنة النبي عَلَيْدٍ.

يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُوَّمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ اللّهِ ﴾ [النساء: ٥٩].

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح السنة» للمزني (ص ٨٤ – ٨٥)، «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١/ ١٧٣ – ١٧٦)، «عقيدة أبي حاتم الرازي» (ص ٥١)، «عقيدة السلف أصحاب الحديث» (ص ٩٢ – ٩٣)، «السنة» للخلال (١/ ٧٣) «رسالة إلى أهل الثغر» لأبي الحسن الأشعري (ص ٩٢)، «الشريعة» للآجري (١/ ١٥٨)، «أصول السنة» لابن شاهين (ص ٢٧٥)، «مختصر الحجة على تارك المحجة» لأبي الفتح المقدسي (٢/ ٢١٢)، «الحجة على تارك المحجة» (١/ ٢١١)، «الشرح والإبانة في أصول السنة والديانة ومجانبة المخالفين» لابن بطة العكبري (ص ١٨٦)، «شرح السنة» للبغوي (١٠ / ٨٤).

عن ابن عباس عليه قال: قال رسول الله ﷺ: «من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر عليه، فإنه من فارق الجماعة شبراً فمات، إلا مات ميتة جاهلية»(١).

قال النووي: «ميتة جاهلية: بكسر الميم، على صفة موتهم من حيث هم فوضي لا إمام لهم»(٢).

وقال ابن حجر: «والمراد بالميتة الجاهلية حالة الموت، كموت أهل الجاهلية على ضلال، وليس لهم إمام يُطاع، لأنهم كانوا لا يعرفون ذلك»<sup>(٣)</sup>.

وقال العيني: «أي: كموت أهل الجاهلية، حيث لم يعرفوا إماماً مطاعاً»(٤).

وقال عليه: «اسمعوا وأطيعوا، وإن استعمل عليكم عبدٌ حبشى كأن رأسه زبيبة<sup>(ه)</sup>.

وقال على المرء السمع والطاعة فيما أحب وكره، إلا أن يُؤمر ( قال على المرء السمع الطاعة فيما أحب وكره الله أن المؤمر

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٨٨) رقم (٦٦٤٦) و(٦/ ٢٦١٢) رقم (٦٧٢٤)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٧٧) رقم (١٨٤٩).

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم للنووي (١٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» لابن حجر (۱۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>٤) «عمدة القارى» للعيني (٢٠/ ٦٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٦١٢) رقم (٦٧٢٣) عن أنس بن مالك ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ ، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٦٨) ح (١٨٣٨) من حديث أم الحصين رضي الم

### بمعصية؛ فإن أُمِرَ فلا سمع ولا طاعة»(١).

وعن عوف بن مالك رضي قال: قال رسول الله على: «خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم، وتصلون عليهم ويصلون عليكم، وشرار أئمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم»، فقلنا: يا رسول الله، أفلا ننابذهم بالسيف عند ذلك؟ قال: «لا، ما أقاموا فيكم الصلاة، ألا من ولي عليه وال فرآه يأتي شيئاً من معصية الله؛ فليكره ما يأتي من معصية الله، ولا ينزع يداً من طاعة»(٢).

فتأمَّل كيف منع رسول الله ﷺ من الخروج على الأئمة مع وجود هذه الحال التي استشرى فيها فسادهم، مما يعني قبح الخروج على الأئمة وشناعته.

وعن حذيفة وَ الشَّرِّ؛ مَخَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي، فقلت: يا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ عن الْخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عن الشَّرِّ؛ مَخَافَة أَنْ يُدْرِكَنِي، فقلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا كنا في جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا الله بهذا الْخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هذا الْخَيْرِ من شَرِّ؟ قال: نعم وَفِيهِ دَخَنُ، قال: نعم، قلت: وَهَلْ بَعْدَ ذلك الشَّرِّ من خَيْرٍ؟ قال: نعم وَفِيهِ دَخَنُ، قلت: وما دَخَنُهُ؟ قال: قَوْمٌ يَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ منهم وَتُنْكِرُ، قلت: فَهَلْ بَعْدَ ذلك الْخَيْرِ من شَرِّ؟ قال: نعم؛ دُعَاةٌ إلى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ من قلت: فَهَلْ بَعْدَ ذلك الْخَيْرِ من شَرِّ؟ قال: نعم؛ دُعَاةٌ إلى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ من أَجَابَهُمْ إلَيْهَا قَذَفُوهُ فيها، قلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لنا، فقال: هُمْ من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۱۰٦/۸)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٩٦) ح (١٨٣٩) عن عبدالله بن عمر رفي ...

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» ( $\gamma$ / ۱٤۸۱) ح (۱۸۵۵).

جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا، قلت: فما تَأْمُرُنِي إِن أَدْرَكَنِي ذلك؟ قال: تَلْزَمُ جَمَاعَة الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُم، قلت: فَإِنْ لم يَكُنْ لهم جَمَاعَةٌ ولا إِمَامٌ؟ قال: فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا؛ وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ حتى يُدْرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ على ذلك»(١).

قال ابن بطال كَنَّهُ: وفيه حجة لجماعة الفقهاء في وجوب لزوم جماعة المسلمين وترك القيام على أئمة الجور، ألا ترى أنه كَنَّهُ وصف أئمة زمان الشر فقال: «دعاة على أبواب جهنم من أجابهم إليها قذفوه فيها»، فوصفهم بالجور والباطل والخلاف لسنته؛ لأنهم لا يكونون دُعاةً على أبواب جهنم إلا وهم على ضلال، ولم يقل فيهم: «تعرف منهم وتنكر» كما قال في الأولين، وأمر مع ذلك بلزوم جماعة المسلمين وإمامهم، ولم يأمر بتفريق كلمتهم وشق عصاهم»(٢).

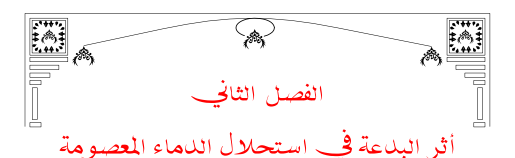
وعن عبد الله بن عمر رضي قال: قال رسول الله على: «من خلع يداً من طاعة لقي الله يوم القيامة ولا حجة له، ومن مات ليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية» (٣).

#### 

(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ١٣١٩) و(٦/ ٢٥٩٥)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٧٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحيح البخاري» (۱۰/ ۳۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٧٨) ح (١٨٥١).



أهل السنة والجماعة هم أرحم الخلق بالخلق؛ ولهذا فهم أبعد الناس عن استحلال ما لا يجوز لهم استحلاله من مخالفيهم، وأما أهل البدع، فإنهم مهما اختلفت بدعهم، فهم يسلون السيف على مخالفيهم.

وقد عرف السلف منهم هذا.

قال أبو قلابة كلله: ما ابتدع الرجل بدعة إلا استحل السيف(١).

وقال سلام بن أبي مطيع قال: كان أيوب يسمي أصحاب البدع خوارج، ويقول: إن الخوارج اختلفوا في الاسم واجتمعوا على السيف<sup>(۲)</sup>.

وأهل البدع سلوا السيف على الأمة واستحلوا دماءها؛ لما تأولوه من

(۱) أخرجه الدارمي في «سننه» (۱/ ٥٨)، والفريابي في «القدر» (ص ٢١٣)، والآجري في «الشريعة» (١/ ٢٠٠) رقم (١٤٥)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢/ ٢٨٧)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (١/ ١٣٤) رقم (٢٤٧) وأبو عمرو الداني في الرسالة الوافية (ص ١٥٢ – ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الجعد في «مسنده» (ص ١٨٩)، والفريابي في «القدر» (ص ٢١٥) رقم (٣٧٥)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢/ ٢٨٨ - ٢٨٩)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١/ ١٤٣) رقم (٢٩٠)، والهروي في «ذم الكلام وأهله» (٥/ ١٨٣) رقم (١٨٣).

التأويل الفاسد لنصوص الكتاب، فيحملونها على كل من خالفهم، وقد بين النبي على أن هذا كائن، فقد قال على إن منكم من يقاتل على تأويله كما قاتلت على تنزيله. قال فقام أبو بكر وعمر فقال: لا؛ ولكن خاصف النعل. وعلى يخصف نعله (١).

قال ابن عمر رضي النه الخوارج: «إِنَّهُمْ انْطَلَقُوا إلى آيَاتٍ نَزَلَتْ في الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا على الْمُؤْمِنِينَ »(٢).

والمطلع على أحوال أهل البدع يجدهم كذلك، فالخوارج أمرهم مشهور، فقد قاتلوا خيار الخلق في وقتهم، قاتلوا صحابة رسول الله و والمولية والدولة الأموية والدولة العباسية، ولم يتحاشوا برها ولا فاجرها.

وهذا الجهم بن صفوان الذي يعد رأسًا من رؤوس المرجئة كان خارجيًا على دولة بني أمية، واستحل الدماء.

قال الإسفراييني كَلَّهُ: ومع هذه البدع التي حكيناها عنه؛ كان يعاني الخروج وتعاطي السلاح، وكان يحمل السلاح، ويخرج على السلطان، وينصب القتال معه، ورافق سريج بن الحارث في وقايعه، وخرج على نصر ابن سيار حتى قتله سلم بن أحوز المازني في آخر أيام المروانية (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده» (۳/ ۳۳)، وابن حبان في «صحيحه» (۱۰/ ۳۸۵) رقم (۱۹۳۷)، وأبو يعلى في «مسنده» (۲/ ۳٤۱) رقم (۱۰۸٦)، والحاكم في «مستدركه» (۳/ ۱۹۳۷) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه» (٦/ ٢٥٣٩).

<sup>(</sup>٣) التبصير في الدين (ص١٠٨).

وهؤلاء المعتزلة لما تمكنوا قتلوا أهل السنة والجماعة زمن المأمون والمعتصم والواثق، وكان على هذا علماؤهم وأمراؤهم.

والرافضة بفرقها كافة ترى حل دماء أهل السنة والجماعة من الصحابة ومن بعدهم، وفعلوا هذا في حادثة بغداد الشهيرة (١).

عن داوود بن فرقد قال: «قلت لأبي عبد الله على القول في قتل الناصب؟ قال: حلال الدم، ولكن اتق؛ فإن قدرت أن تقلب عليه حائطاً أو تغرقه في ماء لكيلا يُشهد عليك فافعل. قلت: فما ترى في ماله؟ قال: خذه ما قدرت عليه»(٢).

ويقول الخميني: «الأقوى إلحاق الناصب بأهل الحرب في إباحة ما اغتنم منهم، وتعلق الخمس به، بل الظاهر جواز أخذ ماله أينما وجد، وبأي نحو كان، وادفع إلينا خمسه»(٣).

والأشعرية والصوفية لما صارت لهم دولة زمن شيخ الإسلام ابن تيمية ووقع بينهم وبينه خلاف استحلوا دمه وسجنوه حتى مات<sup>(٤)</sup>.

والدولة العثمانية لما رأت ما عليه الدولة السعودية الأولى من التوحيد استحلت دماءهم وأموالهم وجاءت بقضها وقضيضها للقضاء عليهم،

(۱) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (۱۳/۲۲۷)، «شذرات الذهب» لابن العماد (٥/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) «علل الشرائع» للصدوق (ص٢٠١)، «وسائل الشيعة» للحر العاملي (١٨/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>۳) «تحرير الوسيلة» (۱/ ۳۵۲).

<sup>(</sup>٤) انظر تفصيل هذا في: «العقزد الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية».

وكان يعينهم على هذا علماء السوء والضلالة (١).

فالمقصود بيان أن استحلال الدماء واقع عند أهل البدع كلهم؛ لأنهم يرون كفر مخالفيهم، فهم كفروهم أولًا، ثم استحلوا دماءهم ثانيًا.

وما يجري اليوم هو من هذا القبيل، فمن يقتل المسلمين اليوم، فإنما قتلهم بعد تكفيرهم؛ لكونهم يرون أن ما عليه مخالفهم بدعة مكفرة، وخروج من الملة والدين، فهؤلاء حكام سوريا النصيريون فعلوا بالمسلمين كما فعل إخوانهم القرامطة من قبل، وهؤلاء الحوثيون في بلاد اليمن استحلوا دماء المسلمين، وقتلوا الصغير والكبير والذكر والأثنى والقوي والعاجز، وسعوا في الأرض فسادًا، وهؤلاء الخوارج قتلوا أهل الإسلام.

ومن يقع في مثل هذا فقلما يرجع عنه؛ لأنه يراه دينًا حسنًا. يقول الله تعالى: ﴿ أَفَهَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنًا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ فَيَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ عَرَاهٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [فاطر: ٨].



<sup>(</sup>۱) انظر: «عنوان المجد في تاريخ نجد» لابن بشر (۱/ ۱۸۷ - ۲۱۸).



# اتفاق الشرائع على حفظ الضروريات الخمس ومنها: الأنفس المعصومة

إن حفظ الأنفس من الضروريات الخمس التي اتفقت الشرائع كلها على وجوب حفظها، وتحريم الاعتداء عليها بغير حق، وجاء الإسلام وأكد ذلك، وشدد فيه، وشرع الأحكام التي هي كفيلة بحفظها.

يقول أبو حامد الغزالي – عفا الله عنه –: "ومقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوّت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعها مصلحة. . . وهذه الأصول الخمسة حفظها واقع في رتبة الضرورات، فهي أقوى المراتب في المصالح، ومثاله: قضاء الشرع بقتل الكافر المضل، وعقوبة المبتدع الداعي إلى بدعته، فإن هذا يفوت على الخلق دينهم، وقضاؤه بإيجاب القصاص إذ به حفظ النفوس، وإيجاب حد الشرب إذ به حفظ العقول التي هي ملاك التكليف، وإيجاب حد الزنا ؛ إذ به حفظ النسل والأنساب، وإيجاب زجر الغصاب والسراق ؛ إذ به يحصل حفظ الأموال التي هي معاش الخلق، وهم مضطرون إليها، وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة الخلق، وهم مضطرون إليها، وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة

والزجر عنها يستحيل أن لا تشتمل عليه ملة من الملل وشريعة من الشرائع التي أريد بها إصلاح الخلق؛ ولذلك لم تختلف الشرائع في تحريم الكفر والقتال والزنا والسرقة وشرب المسكر»(١).

ويقول الشاطبي كَلَّهُ: «اتفقت الأمة -بل سائر الملل- على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس، وهي الدين، والنفس، والنسل، والمال، والعقل، وعلمها عند الأمة كالضروري، ولم يثبت لنا ذلك بدليل معين، ولا شهد لنا أصل معين يمتاز برجوعها إليه، بل علمت ملاءمتها للشريعة بمجموع أدلة لا تنحصر في باب واحد»(٢)

ويقول القرافي عَلَيهُ: «خَمْسُ اجْتَمَعَتِ الْأُمَمُ مَعَ الْأُمَّةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ عَلَيْهَا، وَهِيَ وُجُوبُ حِفْظِ النَّفُوسِ وَالْعُقُولِ. . . وحفظ الأعراض فيحرم القذف، وسائر السباب، ويجب حفظ الأنساب فيحرم الزنى فِي جمِيع الشرائع، والأموال يجب حفظها في جميع الشرائع فتحرم السرقة، ونحوها».

ويقول الزركشي كَلَّهُ: «المقاصد الخمس التي لم تختلف فيها الشرائع، بل هي مطبقة على حفظها، وهي خمسة: أحدها – حفظ النفس: بشرعية القصاص، فإنه لولا ذلك لتهارج الخلق واختل نظام المصالح. . . »(٣).

والأدلة على اتفاق الشرائع على هذه الأمور ليست تعرف بدليل معين فحسب، وإنما عُلم هذا بتناقلِه سلفًا عن خلف.

<sup>(</sup>۱) «المستصفى» (ص ۱۷٤).

<sup>(</sup>۲) «الموافقات» (۱/ ۳۸).

<sup>(</sup>٣) «البحر المحيط» (٤/ ١٨٨).

وقد جاءت النصوص من كتاب الله تعالى وسنة رسوله عليه مبينة عظم أمر النفوس والدماء في الشرائع السابقة.

#### ومن هذه الأدلة:

١ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالُ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٣٠].

فالملائكة ذكرت الأمرين العظيمين الواقعين من بني آدم وهما الإفساد، وسفك الدماء (١)، فدل هذا على شناعتهما، وتحريمهما.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير البيضاوي» (۱/ ۲۸٤).

آدم ﷺ ومن بعده، يبين هذا ما قاله الأخ لأخيه مبينًا له أنه لن يقع في الإثم بقتل أخيه، وأنه لا يريد أن يكون جزاؤه النار.

وقال النبي ﷺ مفسرًا هذه الآية: «ليس من نَفْسِ تُقْتَلُ ظُلْمًا إلا كان على ابن آدَمَ الْأَوَّلِ كِفْلٌ منها - وَرُبَّمَا قال سُفْيَانُ: من دَمِهَا - لِأَنَّهُ أَوَّلُ من سَنَّ الْقَتْلَ أَوَّلًا»(١).

٣ - قوله تعالى: ﴿ فَانطَلَقَا حَتَى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُ قَالَ أَقَلَتَ نَفْسًا زَكِيَّةُ بِغَيْرِ نَفْسِ
لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا نُكُرًا ﴿ إِنَّ ﴾ [الكهف: ٧٤].

فموسى عليه، وسماها نكرًا، أي: أمر منكرًا.

قال البغوي عَلَيهُ: «أي لم تقتل نفسًا بشيء وجب به عليها القتل، لقد جئت شيئًا نكرًا أي منكرًا، قال قتادة: النكر أعظم من الإمر لأنه حقيقة الهلاك، وفي خرق السفينة كان خوف الهلاك»(٢).

وقال ابن كثير: «ظاهر النكارة» (<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي كَلَّهُ في فوائد قصة الخضر مع موسى: «ومنها أن القتل من أكبر الذنوب؛ لقوله في قتل الغلام: ﴿ لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا لَهُ الْعَلَامِ: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا لَهُ الْعَلَامِ: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا لَهُ اللَّهُ الْعَلَامِ: ﴿ لَقُولُهُ فَي قتل الغلامِ: ﴿ لَقُولُهُ فَي اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٦٦٩).

<sup>(</sup>۲) «معالم التنزيل» (۳/ ۱۷۵).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٤٨٥).

٤ – ومما يدل على هذا أيضًا: قوله تعالى مخبرًا عن موسى على الما أن قتل القبطي ولم يؤمر بذلك: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيها رَجُلَيْنِ يَقْتَئِلَانِ هَذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّةٍ قَالَسَعَنْتُهُ ٱلّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلّذِى مِن شَيعَلِهِ عَلَى ٱلّذِى مِن عَدُوّهِ وَهَذَا مِن عَدُوّةٍ قَالَ هَذَا مِن عَمُلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُوُّ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِن عَملِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ عَدُوُّ مُضِلُ مُبِينٌ شَ قَالَ رَبِّ بِمَا رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِر لِي فَعَفَر لَهُ إِنَّ إِنَّهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ إِنَ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَن أَكُون ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴿ القصص: ١٥-١٧].

وفي حديث الشفاعة الطويل يقول موسى عَيْنَ : «وَإِنِّي قد قَتَلْتُ نَفْسًا لم أومر بقَتْلِهَا»(١).

٥ - وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمُ لَا شَفِكُونَ دِمَآءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسكُمْ مِّن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَا وُلاَء تَقَنْلُوك آنفُسكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِّنكُم مِّن دِيكِرِهِمْ تَظَهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِّن دِيكِرِهِمْ تَظَهرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أَسكرَىٰ تُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُونِمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئلْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئلْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ قَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصُمْ إِلَّا خِرْقُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيَوْمَ ٱلْقَهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٤-٨٥].

7 - عن أبي سَعِيدٍ وَ إِنْ عَن النبي عَلَيْ قَال : «كان في بَنِي إِسْرَائِيلَ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ إِنْسَانًا ، ثُمَّ خَرَجَ يَسْأَلُ ، فَأَتَى رَاهِبًا فَسَأَلُهُ ، فقال له : هل من تَوْبَةٍ قال : لَا . فَقَتَلَهُ ، فَجَعَلَ يَسْأَلُ ، فقال له رَجُلٌ اثْتِ قَرْيَةَ كَذَا وَكَذَا ، فَأَدْرَكُهُ قال : لَا . فَقَتَلَهُ ، فَجَعَلَ يَسْأَلُ ، فقال له رَجُلٌ اثْتِ قَرْيَةَ كَذَا وَكَذَا ، فَأَدْرَكُهُ الْمَوْتُ ، فَنَاءَ بِصَدْرِهِ نَحْوَهَا ، فَا خْتَصَمَتْ فيه مَلائِكَةُ الرَّحْمَةِ وَمَلائِكَةُ الْعَذَابِ فَقَال : قِيسُوا فَأَوْحَى الله إلى هذه أَنْ تَبَاعَدِي ، وقال : قِيسُوا فَقَالُ الله إلى هذه أَنْ تَبَاعَدِي ، وقال : قِيسُوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٤/ ١٧٤٦)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ١٨٥).

### ما بَيْنَهُمَا فَوُجِدَ إلى هذه أَقْرَبَ بِشِبْرِ فَغُفِرَ له»(١) إلى غير ذلك من الأدلة.

وقد اتفق العلماء على أن مصلحة حفظ النفس مقدمة على غيرها من المصالح ما عدا الدين (٢)، فهي مقدمة على حفظ النسل وحفظ العقل وحفظ المال.

يقول الآمدي كَلَّهُ: «وكما أن مقصود الدين مقدم على غيره من المقاصد الضروريات، فكذلك ما يتعلق به من مقصود النفس يكون مقدمًا على غيره من المقاصد الضرورية»(٣).

ويقول الإسنوي كَلَهُ: «وأما الأربعة فيقدم منها مصلحة النفس؛ إذ بها يحصل العبادات»(٤).

وذكر العلماء مسوغات لتقديم النفس على النسل والعقل والمال، ليس هذا مجال ذكرها<sup>(٥)</sup>.

فتبين بهذا منزلة حفظ النفوس في الشريعة الإسلامية، بل في الشرائع كلها، فأي تصرف فيها ينبغي أن يكون بدليل قطعي الدلالة والثبوت.

#### 

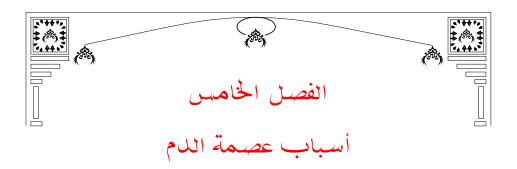
(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۲۸۰).

<sup>(</sup>٢) اختلف أهل العلم: هل المقدم حفظ النفس أو الدين؟ انظر عرض الأقوال والأدلة والترجيح في: «مصلحة حفظ النفس في الشريعة الإسلامية» د/ محمد المبيض (ص١٢٨- ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) «إحكام الأحكام» (٤/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) «نهاية السول» (٤/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مصلحة حفظ النفس في الشريعة الإسلامية» (ص١٢٨- ١٢٩).



الدم نوعان: دم المؤمن، ودم الكافر، فدم المؤمن لعصمته أسباب، ودم الكافر لعصمته أسباب، وسأذكر أسباب عصمة كل منها في المبحثين التاليين:

## المبحث الأول أسباب عصمة دم المؤمن

الدخول في الإسلام بالنطق بالشهادتين هو سبب عصمة دم المؤمن.

يقول الله تعالى: ﴿فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشُهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقَنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ وَخُذُوهُمُ وَٱخْصُرُوهُمُ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا الرَّكُوةَ فَخُدُوهُمُ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ [التوبة: ٥]، ويقول تعالى: ﴿فَإِن الرَّكُوةَ فَخُلُوا مَا اللّهَ عَلَمُونَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوةَ فَإِخُونُكُمُ فِي ٱلدِّينِ وَنُفَصِّلُ ٱلْأَيْكِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللّهُ ﴿ التوبة: ١١].

ويقول النبي ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ الناس حتى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إلا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رسول اللَّهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فإذا فَعَلُوا ذلك

## عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ، وَحِسَابُهُمْ على اللَّهِ»(١).

فجعل النبي على النطق بالشهادة مانعًا من القتال، عاصمًا للدماء والأموال؛ إلا بحق الإسلام، وحق الإسلام هو ما بينه النبي على بقوله: «لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِم يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إلا الله وَأَنِّي رسول اللَّهِ إلا بإحْدَى ثَلَاثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيِّبُ الزَّانِي، والمفارق لدينه التَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ» (٢).

فإن قال قائل: إن هناك نصوصًا أخرى قد دلت على أنه يقتل بغير هذا، فالجواب ما ذكره الحافظ ابن رجب عن أنه لما ذكر هذا الحديث، وذكر تلك النصوص، وبين أنها لا تخرج عن كونها عائدة إلى القتل، أو الزنا وما يلحق به من لواط، أو ترك الدين حقيقة، أو خروجًا عن جماعة المسلمين، ثم قال: «فرجعت نصوص القتل كلها إلى ما في حديث ابن مسعود ولله الحمد»(٣).

وقال ابن عبد البر كَلَّهُ: «الآثار المرفوعة في هذا الباب كلها تدل على أن مفارقة الجماعة، وشق عصا المسلمين، والخلاف على السلطان المجتمع

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۱/۱۱)، ومسلم في «صحيحه» (۱/۵۳). ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (۱/۱۵۳) من حديث أنس بن مالك ﷺ. ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (۲/۷۰) و (۲/۲۵۲) و (۲/۲۵۷)، ومسلم في «صحيحه» (۱/۵۱) من حديث أبي هريرة عن عمر بن الخطاب ﷺ. ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (۳/۷۷)، ومسلم في «صحيحه» (۱/۷۷) من حديث أبي هريرة من حديث أبي هريرة گيئه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٢١)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٣٠٢).

<sup>(</sup>T) «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٢٣).

عليه، يريق الدم ويبيحه، ويوجب قتال من فعل ذلك، فإن قيل: قد قال رسول الله على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله؛ فإذا قالوها فقد عصموا دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله فمن قال: لا إله إلا الله حرم دمه، قيل لقائل ذلك: لو تدبرت قوله في هذا الحديث: «إلا بحقها» لعلمت أنه خلاف ما ظننت، ألا ترى أن أبا بكر الصديق قد رد على عمر ما نزع به من هذا الحديث، وقال: «من حقها الزكاة»، ففهم عمر ذلك من قوله، وانصرف إليه، وأجمع الصحابة عليه، فقاتلوا مانعي الزكاة كما قاتلوا أهل الردة، وسماهم بعضهم أهل ردة على الاتساع؛ لأنهم ارتدوا عن أداء الزكاة، ومعلوم مشهور عنهم أنهم قتالهم عند جميع الصحابة على منعهم الزكاة، وكان ذلك عندهم في قتالهم عند جميع الصحابة على منعهم الزكاة، وكان ذلك عندهم في معنى قوله به إلا بحقها»، فكذلك من شق عصا المسلمين، وخالف معنى قوله به إلا بحقها»، فكذلك من شق عصا المسلمين، وخالف دينهم من الكافرين، حتى تكون دين الله المسلمين على من خالف دينهم من الكافرين، حتى تكون كلمتهم واحدة وجماعتهم غير مفترقة.

ومن الحقوق المريقة للدماء المبيحة للقتال: الفساد في الأرض، وقتل النفس، وانتهاب الأهل والمال، والبغي على السلطان، والامتناع من حكمه، هذا كله داخل تحت قوله: «إلا بحقها» كما يدخل في ذلك الزاني المحصن، وقاتل النفس بغير حق، والمرتد عن دينه»(١).

وقال ابن حجر عَلَيْهُ: «وقد حكى ابن العربي عن بعض أشياخه أن أسباب

<sup>(</sup>۱) «التمهيد» (۱۲/ ۲۸۲ – ۲۸۳).

القتل عشرة، قال ابن العربي: ولا تخرج عن هذه الثلاثة بحال»(١).

وقد عصم النبي على دم من قال هذه الكلمة، وأنكر من قتل قائلها ظانًا منه أنه قالها تعوذًا، وخوفًا من السيف، فعن أسامة بن زيد وَ الله قال: بَعَثنا رسول الله على الْحُرَقَةِ، فَصَبَّحْنَا الْقَوْمَ، فَهَزَمْنَاهُمْ، وَلَحِقْتُ أنا وَرَجُلٌ من الله عَلَيْ إلى الْحُرَقَةِ، فَصَبَّحْنَا الْقَوْمَ، فَهَزَمْنَاهُمْ، وَلَحِقْتُ أنا وَرَجُلٌ من الْأَنْصَارِيُ الله فَكَفَ الْأَنْصَارِيُ الله فَكَفَ الْأَنْصَارِي الله فَكَفَ الْأَنْصَارِي عَلَيْ الله فَكَفَ الْأَنْصَارِي الله فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حتى قَتَلْتُهُ، فلما قَدِمْنَا بَلَغَ النبيَ عَلَيْهُ، فقال: «يا عنه، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حتى قَتَلْتُهُ، فلما قَدِمْنَا بَلغَ النبيَ عَلَيْهُ، فقال: «يا أَسَامَةُ، أَقَتَلْتُهُ بَعْدَ ما قال لَا إِلَهُ إلا الله؟!» قلت: كان مُتَعَوِّذًا، فما زَالَ يُكرِّرُهَا حتى تَمَنَّيْتُ أَنِّي لم أَكُنْ أَسْلَمْتُ قبل ذلك الْيَوْم (٢).

قال القرطبي عَلَيْهُ: «وإنَّما تمنى أسامة أن يتأخر إسلامه إلى يوم المعاتبة؛ ليسلم من تلك الجناية السابقة، وكأنه استصغر ما كان منه من الإسلام والعمل الصالح قبل ذلك، في جنب ما ارتكب من تلك الجناية؛ لما حصل في نفسه من شدة إنكار النبيِّ عَلَيْهُ لذلك، وعظمه»(٣).

وقال النووي كَلَّهُ: «معناه: لم يكن تقدم إسلامى؛ بل ابتدأت الآن الإسلام ليمحو عنى ما تقدم. وقال هذا الكلام من عظم ما وقع فيه»(٤).

قال الأبي كَلَّهُ متعقبًا كلام القرطبي والنووي: «قلت: فَهِما أنه تمنِّ

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۲۰٤/۱۲).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في "صحيحه" (٤/ ١٥٥٥) و(٦/ ٢٥١٩)، ومسلم في "صحيحه"
(۱/ ۹۷).

<sup>(</sup>۲) «المفهم» (۱/ ۲۹۷).

<sup>(</sup>٤) «شرح النووي على مسلم» (٢/ ١٠٤).

حقيقة، ولا يصح؛ إذ لا يجوز تمني البقاءِ على الكفر، وإنما هو مجاز، وتمناه في الخوف»(١).

قال السنوسي كَلَّ متعقبا كلام الأبي: «قلت: ولعل المجاز مراد الأولين فعند الأول تمنى لازم الإسلام الآن وهو السلامة من تلك الجناية، وعند الثاني هدرها، أما البقاء على الكفر من حيث هو فالقطع أنه لا يتمناه مؤمن»(٢).

وقال الحافظ ابن حجر كَلَهُ: «أي أن إسلامي كان ذلك اليوم لأن الإسلام يَجُبُّ ما قبله، فتمنى أن يكون ذلك الوقت أول دخوله في الإسلام ليأمن من جريرة تلك الفعلة، ولم يرد أنه تمنى أن لا يكون مسلمًا قبل ذلك»(٣).

قال الإمام محمد بن إدريس الشافعي كلله : «فأخبر رسول الله عليه أن الله

<sup>(</sup>۱) «إكمال إكمال المعلم» » (۱/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) «مكمل إكمال إكمال المعلم» (۱/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>۳) «فتح الباري» (۱۹۲/۱۲).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٤/ ١٤٧٤)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ٩٥).

حرم دم هذا بالإيمان في حال خوفه على دمه ، ولم يبحه بالأغلب أنه لم يسلم إلا متعوذاً بالإسلام من القتل»(١).

وقد اختلف أهل العلم في تفسير قوله: «فإنه بِمَنْزِلَتِكَ قبل أَنْ تَقْتُلُهُ، وَإِنَّكَ بِمَنْزِلَتِهِ قبل أَنْ يَقُولَ كَلِمَتَهُ التي قال». فذهب طائفة من أهل العلم إلى تفسير هذه بالرواية الأخرى، ولفظها كما في حديث ابن عباس ولها أن النبي عليه قال المقداد: «إِذَا كَانَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ يُخْفِي إِيمَانَهُ مَعَ قَوْمٍ كُفَّارٍ، فَأَظْهَرَ إِيمَانَهُ فَقَتْلْتَهُ، فَكَذَلِكَ كُنْتَ أَنْتَ تُخْفِي إِيمَانَكَ بِمَكَّةَ مِنْ قَبْلُ (٢٠).

قال ابن بطال عَلَيْه: «ومعناه: أنه يجوز أن يكون اللائذ بالشجرة القاطع لليد مؤمنًا يكتم إيمانه مع قوم كفار غلبوه على نفسه، فإن قتلته فأنت شاك في قتلك إياه أن ينزله الله من العمد والخطأ، كما كان هو مشكوكًا في إيمانه لجواز أن يكون يكتم إيمانه، وكذلك فسره المقداد كما فهمه من النبي فقال: كذلك كنت أنت بمكة تكتم إيمانك، وأنت مع قوم كفار في جملتهم وعددهم مكثرًا ومحزبًا، فكذلك الذي لاذ بالشجرة وأظهر إيمانه؛ لعله كان ممن يكتم إيمانه. وهذا كله معناه النهي عن قتل من شهر بالإيمان. فإن قيل: كيف قطع اليد وهو ممن يكتم إيمانه؟ قيل: إنما دفع عن نفسه من يريد قتله، فجاز له ذلك، كما جاز للمؤمن إذا أراد أن يقتله مؤمن أن يدفع عن نفسه من

<sup>(</sup>۱) «معرفة السنن والآثار» (٦/ ٣٠١).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «شرح صحیح البخاري»، لابن بطال (۸/ ٤٩٤ – ٤٩٥)، «إكمال المعلم بفوائد مسلم» (١/ ٣٦٧ – ٣٦٨).

والحديث أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥١٨) ح (٦٤٧٢).

يريد قتله، فإن اضطره الدفع عن نفسه إلى قتل الظالم دون قصد إلى إرادة قتله فهو هدر؛ فلذلك لم يقد عَلَيْهُ من يد المقداد كما لم يقد قتيل أسامة؛ لأنه قتله متأولًا»(١).

وذهبت طائفة إلى أن المراد أنك بمنزلته في إباحة الدم؛ لأن الكافر قبل أن يسلم مباح الدم بحق الدين، فإذا أسلم فقتله قاتل، فإن قاتله مباح الدم بحق القصاص، وهو قول الشافعي (٢) وابن حبان (٣)، وابن القصار المالكي والخطابي (٥)(١).

قال ابن حجر كَلَّهُ: «وحاصله اتحاد المنزلتين مع اختلاف المأخذ، فالأول أنه مثلك في صون الدم، والثاني أنك مثله في الهدر»(٧).

وقد اعترض القرطبي كلُّهُ على هذا التفسير فقال: «وهذا ليس بشيء؛

(۱) «شرح صحيح البخاري» (۸/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «معرفة السنن والآثار» (٦/ ١٣٦)، «شرح مسند الشافعي»، للرافعي (٣/ ٢٤٧)، «شرح النووي على مسلم» «الشافي في شرح مسند الشافعي»، لابن الأثير (٥/ ١٤٩)، «شرح النووي على مسلم» (١/ ١١١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحیح ابن حبان» (١/ ٣٨٢)

<sup>(</sup>٤) انظر: «إكمال المعلم بفوائد مسلم» (١/ ٣٦٨)، «المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم» (٤/ ٢٩٦)، «شرح النووي على مسلم» (٢/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «أعلام الحديث»، للخطابي (٣/ ١٧١٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: «المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم» (١/ ٢٩٦)، «شرح النووي على مسلم» (٦/ ٢٩٦)، «شرح التوضيح لشرح الجامع الصحيح»، لابن الملقن (٢١/ ٩٧)، «شرح السيوطي على مسلم» (١/ ١١١)، «الكاشف عن حقائق السنن»، للطيبي (٨/ ٢٤٥٥)،

<sup>(</sup>۷) «فتح الباري» (۱۲/ ۱۸۹).

لانتفاء سَبَبِ القصاص، وهو العَمْدُ العدوان، وذلك منتفِ هنا قطعًا؛ لأنَّ المقدادَ تأوَّلَ ما تأوَّله أسامةُ بن زيد عَلَيْهِا: أنَّه قال ذلك خَوْفًا مِنَ السِّلاَحِ؛ ألاَ ترى قولَ المقداد: "إنَّه قَدْ قَطَعَ يَدِي، ثُمَّ لاَذَ مِنِّي بِشَجَرَةٍ، فَلَمَّا أَهْوَيْتُ لَرَى قولَ المقداد: "إنَّه قَدْ قَطَعَ يَدِي، ثُمَّ لاَذَ مِنِي بِشَجَرَةٍ، فَلَمَّا أَهُوَيْتُ لأَقْتُلَهُ، قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ "؟ غير أنَّ هذا التأويلَ لم يُسْقِطْ عنهما التوبيخَ والذم، ولا يرفع المطالبة بذلك في الآخرة؛ ألا ترى قوله على السامة: كَيْفَ تَصْنَعُ بِلاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ القِيَامَةِ؟!، وكرَّر ذلك عليه، ولم يَسْقِطْ عنه ولم يَسْقِطْ عنه التوبيخَ والتأثيمَ وإنْ كان متأوِّلاً؛ لأنَّه أخطاً في تأويله».

وقال الطحاوي كَلْشُ في تفسير هذا: «وأعلمه أنه إن قتله كان بمنزلته قبل أن يقتله، أي: أنه يعود بإسلامه إلى أن يكون به مسلمًا كما كنت أنت مسلمًا، وأن تكون أنت بمنزلته قبل أن يقول كلمته التي قال، يعني بذلك كلمته التي صار بها مسلمًا، أي: أنك تعود قاتلًا لمن قد صار مسلمًا، فتكون بذلك من أهل النار كما كان هو قبل الكلمة التي قالها كافرًا من أهل النار».

ومراد الطحاوي أنهما مستحقان للنار، وليس المراد مساواتهما، فليس الكافر كالمسلم، فالكافر لا يغفر له، وأما المسلم فهو داخل تحت مشيئة الله تعالى.

وذهبت طائفة إلى أنك بقصدك لقتله عمدًا آثم كما كان هو بقصده لقتلك آثمًا فأنتما في حالة واحدة من العصيان (١) أي: أنك صرت قاتلًا كما كان

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح صحيح البخاري»، لابن بطال (۸/ ٤٩٥)، «إكمال المعلم» (۱/ ٣٦٨)، «التوضيح لشرح الجامع الصحيح» (۲۹۸/۳۱)، «عمدة القاري» (۲۶/ ۳۳).

هو قاتلا<sup>(۱)</sup>، فجمعكما اسم الإثم<sup>(۱)</sup>.

وقالت طائفة في قوله ﷺ: «إنه بمنزلتك قبل أن تقتله»: المراد أنه مغفور له بشهادة التوحيد كما أنك مغفور لك بشهودك بدرًا (٣).

فالنبي على عصم الدم بقول هذه الكلمة، وعليه فمن دخل في الإسلام صار معصوم الدم والمال، إلا بحق الإسلام.



(۱) انظر: «فتح الباري» (۱۲/ ۱۸۹)، «عمدة القاري» (۲۶/ ۳۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التوضيح لشرح الجامع الصحيح» (٢١/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح صحيح البخاري»، لابن بطال (٨/ ٤٩٥)، «فتح الباري» (١٢٩/ ١٨٩).

## المبحث الثاني أسباب عصمة دم الكافر

يعصم دم الكافر بالعهد، أو الأمان، أو الذمة.

فالمعصوم دمهم من الكفار ثلاثة أنواع:

المعاهدون: وهم الذين صالحهم إمام المسلمين على إيقاف الحرب مدة معلومة (١).

يقول الله تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى النّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْأَكْبَرِ أَنَّ اللّهَ بَرِيٓ ۗ مِّنَ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبَتُمُ فَهُو خَيْرٌ لَكُمُ وَإِن تَوَلَيْتُمْ فَاعُلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعُجِزِى اللّهِ وَبَشِّرِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيهٍ ﴿ إِلّا اللّهِ مَنَ عَهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُم شَيَّا وَلَمْ يُظْهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُواْ إِلَيْهِم عَهَدَهُمْ إِلَى اللّهِم عَهَدَهُمْ إِلَى اللّهِم عَهَدَهُمْ إِلَى اللّهَ يُحِبُ الْمُنْقِينَ ﴿ النوبة: ٣-٤].

المستأمِن: وهو من دخل بلاد الإسلام بأمان طلبه (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «بدائع الصنائع» (۷/ ۱۰۸)، «الشرح الكبير مع حاشية الدسوقي» (۲/ ۲۰۲)، «حاشية الروض المربع»، للعنقري (۲/ ۱۵)، «حاشية الروض المربع»، للشيخ عبد الله أبا بطين (۲/ ۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: «بدائع الصنائع» (٧/ ١١٠)، «الدر المختار» (٣/ ٢٤٧)، «مجمع الأنهر» (٢/ ٢٤٧)، «الشرح الكبير» للدسوقي (٢/ ١٨٢)، «تحرير ألفاظ التنبيه» (١/ ٣٢٥)، «أحكام أهل الذمة» (٢/ ٨٧٤)، «حاشية الروض المربع»، للعنقري (٢/ ١٥)، «حاشية الروض المربع»، للشيخ عبد الله أبا بطين (٢/ ٧).

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبُلِغُهُ مَأْمَنَهُ ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ۞ [التوبة: ٦].

الذمي: هو من يؤدي الجزية، ويقيم في بلاد المسلمين، ويقر على دينه (١).

يقول الله عَن : ﴿ قَنْلُواْ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ مِ الْأَخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ حَتَّى يُعْظُواْ الْكِتَبَ حَتَّى يُعْظُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴿ آلِهِ التوبة: ٢٩].

وكل هؤلاء يطلق عليهم بأنهم معاهدون؛ لأنهم قد أعطوا عهدًا بأنهم آمنون على دمائهم وأموالهم (٢)؛ ولهذا جمعت الأدلة الدالة على تحريم قتل المعاهدين في مطلب واحد، وعنيت بها هذه الطوائف كلها.

قال ابن القيم عَلَيْهُ: «الكفار: إما أهل حرب وإما أهل عهد، وأهل العهد ثلاثة أصناف: أهل ذمة، وأهل هدنة، وأهل أمان. وقد عقد الفقهاء لكل صنف بابًا فقالوا: باب الهدنة، باب الأمان، باب عقد الذمة.

ولفظ الذمة والعهد يتناول هؤ لاء كلهم في الأصل، وكذلك لفظ الصلح، فإن الذمة من جنس لفظ العهد والعقد. . . وهكذا لفظ الصلح عام في كل

<sup>(</sup>۱) انظر: «حاشية الدسوقي» (۲/ ۲۰۰- ۲۰۱)، «أنيس الفقهاء» (ص۱۸۲)، «تحرير ألفاظ التنبيه» (ص ۳۱۸)، «أحكام أهل الذمة» (۲/ ۲۰۵ – ٤٧٦)، «المطلع» (ص۲۲۱)، «حاشية الروض المربع»، للعنقري (۲/ ۱۵)، «حاشية الروض المربع» للشيخ عبد الله أبا بطين (۲/ ۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: «روضة الطالبين» للنووي (٧/ ٢١٢)، «أحكام أهل الذمة» لابن القيم (٢/ ٢٨٣).

صلح، وهو يتناول صلح المسلمين بعضهم مع بعض، وصلحهم مع الكفار، ولكن صار في اصطلاح كثير من الفقهاء أهل الذمة عبارة عمن يؤدي الجزية، وهؤلاء لهم ذمة مؤبدة، وهؤلاء قد عاهدوا المسلمين على أن يجري عليهم حكم الله ورسوله إذ هم مقيمون في الدار التي يجري فيها حكم الله ورسوله بخلاف أهل الهدنة، فإنهم صالحوا المسلمين على أن يكونوا في دارهم؛ سواء كان الصلح على مال أو غير مال لا تجري عليهم أحكام الإسلام كما تجري على أهل الذمة، لكن عليهم الكف عن محاربة المسلمين، وهؤلاء يسمون أهل العهد، وأهل الصلح، وأهل الهدنة.

وأما المستأمن فهو الذي يقدم بلاد المسلمين من غير استيطان لها، وهؤلاء أربعة أقسام:

رسل، وتجار، ومستجيرون حتى يعرض عليهم الإسلام والقرآن، فإن شاؤوا دخلوا فيه وإن شاؤوا رجعوا إلى بلادهم، وطالبو حاجة من زيارة أو غيرها، وحكم هؤلاء ألا يهاجروا، ولا يقتلوا، ولا تؤخذ منهم الجزية، وأن يعرض على المستجير منهم الإسلام والقرآن، فإن دخل فيه فذاك، وإن أحب اللحاق بمأمنه ألحق به ولم يعرض له قبل وصوله إليه»(١).



<sup>(</sup>۱) «أحكام أهل الذمة» (٢/ ٣٧٨ - ٤٧٨).



بعث الله تعالى محمدًا على هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، بعثه ليكون الناس في مأمن على ضرورياتهم وحاجياتهم وتحسيناتهم؛ ولما كان قتل الأنفس المعصومة مما يخالف هذا، فقد جاء الإسلام مشددًا في هذا الأمر، وبين النبي على عظم أمر الاعتداء على الأنفس المعصومة، سواء كانت باعتداء الإنسان على نفسه هو، أو على نفس غيره، وسواء كانت نفسًا مؤمنة أو غير مؤمنة من أهل العهد والأمان.

يقول ابن العربي كَلَّشُ: «ثبت النهي عن قتل البهيمة بغير حق والوعيد في ذلك، فكيف بقتل الآدمي؟! فكيف بالمسلم؟! فكيف بالتقي الصالح؟!»(١).

وقد دلت الأدلة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ على تحريم الاعتداء على دماء الآدميين بغير حق.

#### الأدلة من الكتاب

١ - قول الله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَتِهِ يِلَ أَنَّهُم مَن قَتَكَ

 <sup>(</sup>۱) «فتح الباري» (۱۲/ ۱۸۹).

نَفْسَا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَنْنَا بِالْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم فَكَأَنَّمَا أَنْبَا النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم فَكَ اللَّهُ مَنْ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم فَكَ اللَّهُ مَنْ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِاللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّالَّةُ اللَّالَّة

قال ابن كثير كَنْشُ: «أي: من قتل نفسًا بغير سبب من قصاص أو فساد في الأرض واستحل قتلها بلا سبب ولا جناية فكأنما قتل الناس جميعًا؛ لأنه لا فرق عنده بين نفس ونفس. . . ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا ﴾ أي: حرم قتلها واعتقد ذلك فقد سلم الناس كلهم منه بهذا الاعتبار؛ ولهذا قال: ﴿ فَكَأَنَّما آخَيا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ .

وقال الأعمش وغيره عن أبي صالح عن أبي هريرة قال: «دخلت على عثمان يوم الدار، فقلت: جئت لأنصرك وقد طاب الضرب يا أمير المؤمنين، فقال: يا أبا هريرة، أيسرك أن تقتل الناس جميعًا وإياي معهم؟ قلت: لا، قال: فإنك إن قتلت رجلًا واحدًا فكأنما قتلت الناس جميعًا، فانصرف مأذونًا لك مأجورًا غير مأزور، فانصرفت ولم أقاتل»(١).

وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس هو كما قال الله تعالى: «من قتل نفسا بغير نفس فكأنما قتل الناس جميعا، ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعًا، وإحياؤها: ألا يقتل نفسًا حرمها الله، فذلك الذي أحيا الناس جميعًا، يعني أنه من حرم قتلها إلا بحق حيي الناس منه»(٢)، وهكذا قال مجاهد(٣).

أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (۳/ ۷۰)

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٦/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٦/ ٢٠٢).

﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا ﴾ أي: كف عن قتلها.

وقال العوفي عن ابن عباس في قوله: (فكأنما قتل الناس جميعًا) يقول: «من قتل نفسًا واحدة حرمها الله، فهو مثل من قتل الناس جميعًا»(١).

وقال سعيد بن جبير: «من استحل دم مسلم فكأنما استحل دماء الناس جميعًا». هذا قول جميعًا، ومن حرم دم مسلم فكأنما حرم دماء الناس جميعًا». هذا قول وهو الأظهر.

وقال عكرمة والعوفي عن ابن عباس: «من قتل نبيًّا أو إمام عدل فكأنما قتل الناس جميعًا، ومن شد على عضد نبي أو إمام عدل فكأنما أحيا الناس جميعًا». رواه ابن جرير (٢).

وقال مجاهد في رواية أخرى عنه: «من قتل نفسًا بغير نفس فكأنما قتل الناس جميعًا؛ وذلك لأن من قتل النفس فله النار، فهو كما لو قتل الناس كلهم».

قال ابن جريج عن الأعرج عن مجاهد في قوله: ﴿ فَكَ أَنَّهَا آخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾: «من قتل النفس المؤمنة متعمدًا جعل الله جزاه جهنم، وغضب عليه، ولعنه وأعدله عذابًا عظيمًا، يقول: لو قتل الناس جميعًا لم يزد على مثل ذلك العذاب (٣) »(٤).

(۱) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٦/ ٢٠٠).

(٣) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (٦/ ٢٠١)، وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٣/ ٦٥)
وزاد نسبته إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>.(</sup>**\*\*\*/**7) (**\*)** 

<sup>(</sup>٤) «تفسير القرآن العظيم» (٢/ ٤٨).

وقال الهيتمي – عفا الله عنه –: "وجعل قتل النفس الواحدة كقتل جميع الناس؛ مبالغة في تعظيم أمر القتل الظلم، وتفخيمًا لشأنه، أي: كما أن قتل جميع الناس أمر عظيم القبح عند كل أحد، فكذلك قتل الواحد يجب أن يكون كذلك، فالمراد مشاركتهما في أصل الاستعظام لا في قدره؛ إذ تشبيه أحد النظيرين بالآخر لا يقتضي مساواتهما من كل الوجوه، وأيضًا فالناس لو علموا من إنسان أنه يريد قتلهم جدوا في دفعه وقتله، فكذا يلزمهم إذا علموا من إنسان أنه يريد قتل آخر ظلمًا أن يجدوا في دفعه، وأيضًا من فعل قتلًا ظلمًا رجح داعية الشر والشهوة والغضب على داعية الطاعة، ومن هو كذلك يكون بحيث لو نازعه كل إنسان في مطلوبه وقدر على قتله قتله، ونية المؤمن في الخيرات خير من عمله كما ورد، فكذلك نيته في الشر شر من عمله، فمن قتل إنسانًا ظلمًا فكأنما قتل جميع الناس بهذا الاعتبار».

قال ابن جرير الطبري كَلَّهُ: «يعني بالنفس التي حرم الله قتلها نفسَ مؤمنٍ أو معاهدِ»(١).

وقال البغوي كِللهُ: «حرم الله تعالى قتل المؤمن والمعاهد إلا بالحق

<sup>(</sup>۱) «جامع البيان» = «تفسير الطبري» ( $\Lambda$   $\xi$  / $\Lambda$ ).

إلا بما أبيح قتله من ردة أو قصاص أو زنا يوجب الرجم»(١).

وقال القرطبي كَلَّهُ: «وهذه الآية نهي عن قتل النفس المحرمة - مؤمنةً كانت أو معاهدة - إلا بالحق الذي يوجب قتلها»(٢).

وقال الآلوسي كَلَّهُ: «أي حرم قتلها بأن عصمها بالاسلام أو بالعهد، فيخرج الحربي ويدخل الذمي» (٣).

٣ - قول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا
فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلَيْنَا فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ [الإسراء: ٣٣].

يقول ابن جرير الطبري كَنْهُ: «يقول جل ثناؤه: وقضى أيضًا أن لا تقتلوا أيها الناس النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق، وحقها: أن لا تقتل إلا بكفر بعد إسلام، أو زنا بعد إحصان، أو قود نفس، وإن كانت كافرة لم يتقدم كفرها إسلام، فأن لا يكون تقدم قتلها لها عهد وأمان»(٤).

وقال الشوكاني كَلَّهُ: «والمراد بالتي حرم الله: التي جعلها معصومة بعصمة الدين، أو عصمة العهد، والمراد بالحق الذي استثناه: هو ما يباح به قتل الأنفس المعصومة في الأصل، وذلك كالردة، والزنا من المحصن، وكالقصاص من القاتل عمدًا عدوانًا، وما يلتحق بذلك. والاستثناء مفرغ أي: لا تقتلوها بسبب من الأسباب إلا بسبب متلبس

<sup>(</sup>۱) «معالم التنزيل» (۲/ ۱٤۱).

<sup>(</sup>۲) «الجامع لأحكام القرآن» (٧/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) (روح المعاني) (٨/ ٥٤).

<sup>(</sup>٤) «جامع البيان» (١٥/ ٨٠).

بالحق أو إلا متلبسين بالحق»(١).

وقال الآلوسي كَلَّهُ: «أي: حرمها الله تعالى، والمراد: حرم قتلها بأن عصمها بالإسلام أو بالعهد ﴿ إِلَّا بِاللَّحِقِّ ﴾ متعلق بلا تقتلوا، والباء للسبية، والاستثناء مفرغ، أي: لا تقتلوها بسبب من الأسباب إلا بسبب الحق، ويجوز أن يكون حالًا من الفاعل أو المفعول، أي: لا تقتلوا إلا ملتبسين بالحق، أو لا تقتلوها إلا ملتبسة بالحق، وجوز أن يكون نعتًا لمصدر محذوف، أي لا تقتلوها قتلًا ما إلا قتلًا ملتبسًا بالحق، والأول أظهر »(٢).

عوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفُس ٱلَّتِي حَرَّمَ اللهَ إِلَه إِلَه إِلَّه عِالَى فَعَلْ اللهِ إِلَه اللهِ إِلَه عَلْ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى الله

قال البيهقي كَلَّهُ: «وقرن قتل النفس المحرمة بالشرك فقال...» وذكر الآية (٣).

وقال الآلوسي كَلَشُ: «أي حرمها الله تعالى بمعنى حرم قتلها؛ لأن التحريم إنما يتعلق بالأفعال دون الذوات فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه؛ مبالغة في التحريم ﴿إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ متعلق بـ ﴿ يُقَنِّلُونَ ﴾ والاستثناء مفرغ من أعم الأسباب، أي لايقتلونها بسبب من الأسباب إلا بسبب الحق المزيل لحرمتها وعصمتها، كالزنا بعد الإحصان، والكفر بعد الإيمان،

<sup>(</sup>۱) «فتح القدير» (٣/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) «روح المعاني» (۱۵/ ۲۹).

<sup>(</sup>٣) «شعب الإيمان» (٤/ ٣٣٧).

وجوز أن يكون صفة لمصدر محذوف، أي لا يقتلونها نوعًا من القتل إلا قتلًا متلبسًا بالحق، وأن يكون حالًا، أي لا يقتلونها في حال من الأحوال إلا حال كونهم ملتبسين بالحق، وقيل: يجوز أن يكون متعلقًا بالقتل المحذوف، والاستثناء أيضًا من أعم الأسباب، أي لا يقتلون النفس التي حرم الله تعالى قتلها بسبب من الأسباب إلا بسبب الحق، ويكون الاستثناء مفرعًا في الإثبات؛ لاستقامة المعنى بإرادة العموم»(١).

#### الأدلة من سنة النبي ﷺ:

ا عن عبد الله بن مسعود و في أن رسول الله و قال: «أو له ما يُقضى بين الناس بِالدِّمَاءِ» (٢).

قال القرطبي على أنه ليس في حقوق الآدميين أعظم من الدماء، ولا تعارض بين هذا وبين قوله: «أول ما يحاسب به العبد من عمله الصلاة»؛ لأنَّ كل واحد منهما أول في بابه، فأول ما ينظر فيه من حقوق الله الصلاة، فإنَّها أعظم قواعد الإسلام العملية، وأول ما ينظر فيه من حقوق الآدميين الدِّماء؛ لأنَّها أعظم الجرائم».

وقال النووي كَلَّهُ: «فيه تغليظ أمر الدماء، وأنها أول ما يقضى فيه بين الناس يوم القيامة، وهذا لعظم أمرها، وكثير خطرها، وليس هذا الحديث مخالفًا للحديث المشهور في السنن: «أول ما يحاسب به العبد صلاته»؛ لأن

<sup>(</sup>۱) «روح المعاني» (۱۹/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٥/ ٢٣٩٤)، و(٦/ ٢٥١٧)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ٢٠١٤).

هذا الحديث الثاني فيما بين العبد وبين الله تعالى، وأما حديث الباب فهو فيما بين العباد»(١).

وقال ابن دقيق العيد كَلَّهُ: «هذا تعظيم لأمر الدماء، فإن البداءة تكون بالأهم فالأهم، وهي حقيقة بذلك؛ فإن الذنوب تعظم بحسب عظم المفسدة الواقعة بها، أو بحسب فوات المصالح المتعلقة بعدمها. وهدمُ البنية الإنسانية من أعظم المفاسد، ولا ينبغي أن يكون بعد الكفر بالله تعالى أعظم منه، ثم يحتمل من حيث اللفظ أن تكون هذه الأولية مخصوصة بما يقع فيه الحكم بين الناس، ويحتمل أن تكون عامة في أولية ما يقضي فيه مطلقًا، ومما يقوي الأول: ما جاء في الحديث أن أول ما يحاسب به العبد صلاته» (۲).

٢ - عن أَنَسٍ ضَلَّى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْكَبَائِرِ؟ قال: «الْإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْن، وَقَتْلُ النَّفْس، وَشَهَادَةُ الزُّورِ»(٣).

٣ - عن أبي هُرَيْرَةَ وَ النبي عَلَيْهُ عن النبي عَلَيْهُ قال: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ. قالوا: يا رَسُولَ اللَّهِ وما هُنَّ؟ قال: الشِّرْكُ بِاللَّهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ التي حَرَّمَ الله إلا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالتَّوَلِّي يوم الزَّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلَاتِ» (٤).

<sup>(</sup>۱) «شرح النووي على صحيح مسلم» (۱۱/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٢) «إحكام الأحكام» (٤/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٢/ ٩٣٩) و(٥/ ٢٢٣٠)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٣/ ١٠١٧).

خن عبد الله بن عمرو بن العاص ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال: «الْكَبَائِرُ الْكَبَائِرُ الله ﷺ قال: «الْكَبَائِرُ الْإِشْرَاكُ بِاللَّهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَالْيَمِينُ الْغَمُوسُ »(١).

٥ – عن ابن عُمَرَ مِيْ قَال : قال رسول اللَّهِ عَيْدٍ : « لا يَزَالَ الْمُؤْمِنُ في فُسْحَةٍ من دِينِهِ ما لم يُصِبُ دَمًّا حَرَامًا » (٢) وفي رواية الكشميهني للصحيح «ذنبه» .

قال ابن حجر كَلَّهُ: «فمفهوم الأول أن يضيق عليه دينه، ففيه إشعار بالوعيد على قتل المؤمن متعمدًا بما يتوعد به الكافر، ومفهوم الثاني أنه يصير في ضيق بسبب ذنبه، ففيه إشارة إلى استبعاد العفو عنه؛ لاستمراره في الضيق المذكور»(٣).

ومما يؤيد الثاني ما جاء عن عبد اللَّهِ بن عُمَرَ أنه قال: «إِنَّ من وَرَطَاتِ الْأُمُورِ التي لَا مَخْرَجَ لِمَنْ أَوْقَعَ نَفْسَهُ فيها: سَفْكَ الدَّم الْحَرَام بِغَيْرِ حِلِّهِ»(٤).

قال ابن الجوزي كُلُهُ: «المعنى أنه في أي ذنب وقع كان له في الدين والشرع مخرج إلا القتل؛ فإن أمره صعب، ويوضح هذا ما في تمام الحديث عن ابن عمر أنه قال: إن من ورطات الأمور التي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها سفك الدم الحرام بغير حله. والورطات: جمع ورطة، وهي كل بلاء لا يكاد صاحبه يتخلص منه، يقال: تورط واستورط»(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٤٥٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥١٧).

**<sup>(</sup>۲)** «فتح الباري» (۱۸۸/۱۲).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥١٧).

<sup>(</sup>٥) «كشف المشكل» (٢/ ٠٩٠).

## ٦ - عن أبي الدَّرْدَاءِ ضَلَّى اللَّهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قال: «لَا يَزَالُ الْمُؤْمِنُ مُعْنِقًا صَالِحًا ما لم يُصِبْ دَمًا حَرَامًا، فإذا أَصَابَ دَمًا حَرَامًا بَلَّحَ»(١).

قال أبو سليمان الخطابي كَلَّشُهُ: "وقوله: معنقاً، يريد خفيف الظهر، يعنق في مشيه سير المخف؛ والعنق ضرب من السير وسيع، يقال: أعنق الرجل في سيره فهو معنق، ورجل معنق وهو من نعوت المبالغة، وبلح معناه أعيا وانقطع، ويقال بلح عليَّ الغريم إذا قام عليك فلم يعطك حقك، وبلحت الركية إذا انقطع ماؤها»(٢).

وقال ابن الأثير كَلَّهُ: «بلح الرجل إذا انقطع من الإعياء فلم يقدر أن يتحرك، وقد أبلحه السير فانقطع به، يريد به وقوعه في الهلاك بإصابة الدم الحرام»(٣).

وقال ملا على قاري كَلَّهُ: «أي المؤمن لا يزال موفقاً للخيرات مسارعاً

<sup>(</sup>۱) روا أبو داود في «سننه» (٤/ ١٠٣)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (٩/ ٩٥)، وفي «المعجم المعجم الصغير» (٢/ ٢٤٨)، وفي «مسند الشاميين» (٢/ ٢٦٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٥٣)، وصححه الألباني في «صحيح أبي داود».

ورواه أبو داود في «سننه» (٤/ ١٠٣)، والطبراني في «مسند الشاميين» » (٢/ ٢٦٥)، والشاشي في «مسنده» (٣/ ١٨٢) والضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (٨/ ٣٤٣) من حديث عبادة بن الصامت ﴿ الله وصححه الألباني في «صحيح أبي داود».

<sup>(</sup>۲) «معالم السنن» (٦/ ١٥١)، وانظر: «فتح الودود في شرح سنن أبي داود»، للسندي (۲) «درجات مرقاة الصعود إلى سنن أبي داود»، للبجمعوي (ص١٧٧).

 <sup>(</sup>۳) «النهاية في غريب الحديث والأثر» (۱/ ۱۰۱)، وانظر: «غريب الحديث» للخطابي
(۲/٤/۱).

لها ما لم يصب دماً حراماً ، فإذا أصاب ذلك أعيا وانقطع عنه ذلك ؛ لشؤم ما ارتكب من الاثم »(١).

٧ - عن عُقْبَةَ بن عَامِرِ الْجُهَنِيِّ قال: قال رسول اللَّهِ ﷺ «من لَقِيَ اللَّهَ اللَّهِ عَلَيْ «من لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شيئا لم يَتَنَدَّ بِدَمِ حَرَامِ دخل الْجَنَّةَ »(٢).

قال الحافظ ابن حجر كَلَّهُ: «وهو بمثناة، ثم نون، ثم دال ثقيلة، ومعناه الإصابة، وهو كناية عن شدة المخالطة»(٢).

٨ - عن ابن عَبَّاسٍ أَنَّ النبي ﷺ قال: «أَبْغَضُ الناس إلى اللَّهِ ثَلاَثَةٌ: مُلْحِدُ في الْحَرَمِ، وَمُبْتَغٍ في الْإِسْلَامِ سُنَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ، وَمُطَّلِبُ دَمِ امْرِئٍ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ» (٤٠).

قال المهلب بن أبي صفرة كلله: «المراد بهؤلاء الثلاثة أنهم أبغض أهل المعاصي إلى الله تعالى، فهو كقوله: أكبر الكبائر، وإلا فالشرك أبغض إلى الله من جميع المعاصى»(٥).

(۱) «مرقاة المفاتيح» (۷/۷).

(۲) رواه أحمد في «مسنده» (٤/ ١٤٨) و(٤/ ١٥٢)، وابن ماجه في «سننه» (1/ 100)، وابن ماجه في «المستدرك» (1/ 100)، وابن أبي شيبة في «مصنفه» (1/ 100)، والطبراني في «المعجم الكبير» (1/ 100)، و(1/ 100).

ورواه الطبراني من حديث جرير (٢/ ٣٠٩)، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/ ١٩): «رواه الطبراني في الكبير ورجاله موثقون».

(٣) «فتح الباري» (١٨٨/١٢).

(٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٢٣).

(۵) «فتح الباري» (۱۲/ ۱۲)، «عمدة القاري» (۲۶/ ۲۵).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كله: «أخبر البخض الناس إلى الله هؤلاء الثلاثة، وذلك لأن الفساد: إما في الدين، وإما في الدنيا، فأعظم فساد الدنيا قتل النفوس بغير الحق؛ ولهذا كان أكبر الكبائر بعد أعظم فساد الدين الذي هو الكفر.

وأما فساد الدين فنوعان: نوع يتعلق بالعمل، ونوع يتعلق بمحل العمل فأما المتعلق بالعمل فهو ابتغاء سنة الجاهلية، وأما ما يتعلق بمحل العمل فالإلحاد في الحرم؛ لأن أعظم محال العمل هو الحرم، وانتهاك حرمة المحل المكاني أعظم من انتهاك حرمة المحل الزماني»(١).

وكان مما يبايع الناسُ عليه رسولَ الله ﷺ تركُ قتل النفس بغير حق.

9 - عن عُبَادَةَ بن الصَّامِتِ رَهِ قَال: «إني من النُّقَبَاءِ الَّذِينَ بَايَعُوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ؛ بَايَعْنَاهُ على أَنْ لَا نُشْرِكَ بِاللَّهِ شيئًا، ولا نَسْرِقَ، ولا نَزْنِيَ، ولا نَقْتُلَ النَّهْسَ التي حَرَّمَ الله، ولا نَنْتَهِبَ، ولا نَعْصِيَ بِالْجَنَّةِ إن فَعَلْنَا ذلك، فَإِنْ غَشِينَا من ذلك شيئا كان قَضَاءُ ذلك إلى اللَّهِ»(٢).

#### 

<sup>(</sup>۱) «اقتضاء الصراط المستقيم» (ص٧٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥١٩).



جسم الإنسان ليس ملكًا له يتصرف فيها بما شاء متى شاء كيفما شاء، بل هو عليه حرام إلا بما أذن فيه الشرع، فالجسم والبدن أمانة استرعى الله تعالى عباده عليها، فلا يجوز لهم الخيانة فيها.

يقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَاتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٧].

وهي من الرعية التي استرعى الله تعالى عليها عباده، كما في الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث ابن عمر وله الذي أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث ابن عمر وله الله على قال: «أَلاَ كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ؛ فَالأَمِيرُ اللّه عَلَى النَّاسِ رَاعٍ، وَهُوَ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِ اللّهِ عَلَى النَّاسِ رَاعٍ، وَهُوَ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى الْمُرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ، وَهِي مَسْتُولٌ عَنْهُ، وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ، وَهِي مَسْتُولٌ عَنْهُ، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ، وَهُوَ مَسْتُولٌ عَنْهُ؛ أَلاَ فَكُلُّكُمْ مَسْتُولٌ عَنْهُ؛ أَلاَ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ، وَهُو مَسْتُولٌ عَنْهُ؛ أَلاَ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ، وَهُو مَسْتُولٌ عَنْهُ؛ أَلاَ فَكُلُّكُمْ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ» (1)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۲/ ۹۰۱)، ومسلم في «صحيحه» (۳/ ۱٤٥۹) كلاهما من حديث ابن عمر ر

فالعبد مسترعى على أعضائه، فلا يجوز له فعل ما يضر بها، بل عليها أن يفعل الأصلح لها.

يقول العيني كَلَّهُ في: «وإذا لم يكن للرجل رعية يكون راعيًا على أعضائه وجوارحه وقوة حواسه»(١).

ونقل العلامة المباركفوري عن بعض أهل العلم (٢) أنه قال: «دخل في هذا العموم المنفردُ الذي لا زوج له ولا خادم ولا ولد، فإنه يصدق عليه أنه راع على جوارحه حتى يعمل المأمورات ويجتنب المنهيات: فعلا، ونطقًا، واعتقادًا، فجوارحه وقواه وحواسه رعيته، ولا يلزم من الاتصاف بكونه راعيًا أن لا يكون مرعيًا باعتبار آخر» (٣).

وقد دلت الأدلة الكثيرة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله علي وإجماع المسلمين على تحريم قتل النفس، ومن هذه الأدلة:

#### الأدلة من الكتاب:

ا حول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُمْ وَالله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُمْ وَاللّهَ إِلَّا أَن تَكُونَ بِجَكْرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا إِنَّ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلُمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى رَحِيمًا الله يَسِيرًا إِنَّ إِن الله عَدُونَا وَظُلُمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرًا إِنَّ إِن الله عَدُونَا وَظُلُمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ مِنَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله عَدُونَا وَظُلُمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ مِنَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله عَدْ الله عَدْ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا إِنَّ اللّهُ عَلَى اللّهِ الله عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

يقول الإمام محمد بن نصر المروزي كَلَّهُ: «وقد حرم الله علينا أن نقتل أنفسنا ، فقال: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ۞ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ

<sup>(</sup>۱) «عمدة القارى» (۲۰ ۱٦۸).

<sup>(</sup>۲) هو العلقمي، كما في «عون المعبود» (۸/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) «تحفة الأحوذي» (٥/ ٢٩٥)، وانظر: «عون المعبود»، للعظيم آبادي (٨/ ١٠٥).

عُدُوانَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصِّلِيهِ نَارًا ﴾ [النساء: ٢٩-٣٠]، فحرم علينا أن نقتل أنفسنا وأن يقتل بعضنا بعضا »(١).

ويقول الواحدي عَلَهُ: في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمُ ﴾: «أي لا يقتل بعضكم بعضًا؛ لأنكم أهل دين واحد، فأنتم كنفس واحدة، هذا قول ابن عباس والأكثرين، وذهب قوم إلى أن هذا نهي عن قتل الإنسان نفسه، ويدل على صحة هذا التأويل: ما أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد المنصوري - وذكر إسناده - عن عمرو بن العاص قال: احتلمت في ليلة باردة - وأنا في غزوة ذات السلاسل -، فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك؛ فتيممت، ثم صليت بأصحابي الصبح، فذكر ذلك للنبي فقال: يا عمرو فتيممت، ثم صليت بأصحابك وأنت جنب؟ فأخبرته بالذي منعني من الاغتسال، فقلت: إني سمعت الله يقول: ﴿وَلاَنَقَتُلُواْ أَنفُسَكُمُ أَلِنَ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾، فضحك رسول الله على أن عمرًا تأول في الآية رسول الله على أن عمرًا تأول في الآية إهلاك نفسه لا نفس غيره، ولم ينكر ذلك عليه النبي على أن عمرًا تأول في الآية

قوله ﷺ: ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ﴾ كان ابن عباس يقول: الإشارة تعود إلى كل ما نُهي عنه من أول السورة إلى هذا الموضع. وقال قوم: الوعيد راجع إلى أكل المال بالباطل وقتل النفس المحرمة.

وقوله تعالى: ﴿عُدُونَا وَظُلْمًا﴾ [النساء: ٣٠] معنى العدوان أن يعدو ما أمر الله به ﴿وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا﴾ [النساء: ٣٠] أي أنه قادر على إيقاع ما توعد به من إدخال النار»(٢).

<sup>(</sup>۱) «تعظیم قدر الصلاة» (۲/ ۷۳۷).

<sup>(</sup>۲) «الوسيط في تفسير القرآن المجيد» (۲/ ۳۸ - ۳۹).

ويقول العلامة ابن كثير كَنْشُ: «أي ومن يتعاطى ما نهاه الله عنه متعديًا فيه، ظالمًا في تعاطيه أي: عالمًا بتحريمه، متجاسرًا على انتهاكه ﴿فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَارًا ﴾ الآية، وهذا تهديد شديد، ووعيد أكيد، فليحذر منه كل عاقل لبيب ممن ألقى السمع وهو شهيد»(١).

ويقول الشيخ ابن سعدي كَالله: «أي لا يقتل بعضكم بعضًا، ولا يقتل الإنسان نفسه، ويدخل في ذلك الإلقاء بالنفس إلى التهلكة وفعل الأخطار المفضية إلى التلف والهلاك، ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ ومن رحمته أن صان نفوسكم وأموالكم ونهاكم عن إضاعتها وإتلافها، ورتب على ذلك ما رتبه من الحدود... ثم ختم الآية بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾، ومن رحمته أن عصم دماءكم وأموالكم، وصانها ونهاكم عن انتهاكها، ثم قال: ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ﴾ أي: أكل الأموال بالباطل، وقتل النفوس ﴿عُدُونَا وَظُلُمًا ﴾، أي: لا جهلًا ونسيانًا ﴿فَسَوْفَ نُصِّلِيهِ نَارًا ﴾ أي: عظيمة كما يفيده التنكير »(٢).

قال البغوي كَلَّلُهُ: «ولا تلقوا أنفسكم بأيديكم إلى التهلكة، أي: الهلاك، وقيل: التهلكة كل شيء يصير عاقبته إلى الهلاك»(٣).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي كلله: «والإلقاء باليد إلى التهلكة يرجع

<sup>(</sup>۱) «تفسير القرآن العظيم» (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٢) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص١٧٥ - ١٧٦).

<sup>(</sup>۲) «معالم التنزيل» (۱/ ۱٦٤).

إلى أمرين: ترك ما أمر به العبد إذا كان تركه موجبًا أو مقاربًا لهلاك البدن أو الروح، وفعل ما هو سبب موصل إلى تلف النفس أو الروح، فيدخل تحت ذلك أمور كثيرة، فمن ذلك ترك الجهاد في سبيل الله أو النفقة فيه الموجب لتسلط الأعداء، ومن ذلك تغرير الإنسان بنفسه في مقاتلة، أو سفر مخوف، أو محل مسبعة، أو حيات، أو يصعد شجرًا أو بنيانًا خطرًا أو يدخل تحت شيء فيه خطر ونحو ذلك، فهذا ونحوه ممن ألقى بيده إلى التهلكة»(١).

٣ - قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ اللّهِ ﴾ [النساء: ٩٣].

وهذا عام في قتل أي مؤمن، فدخل في هذا نفس الإنسان، فمن قتل نفسه فقد صدق عليه أنه قتل مؤمنًا.

٣ - قوله تعالى: ﴿ هَ قُلْ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا تَوْلُهُ تَعْلَى اللَّهُ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا نَوْلُا لَكُوا اللَّهُ مِنْ إِمْلَقِ عَنْ نَرُزُقُكُمْ وَإِنَاهُمْ أَوْلُا تَقْدُلُوا الْفُورَحِسُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْدُلُوا النَّفْسَ وَإِيّاهُمْ وَلَا تَقْدُرُوا الْفُورَحِسُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْدُلُوا النَّفْسَ اللَّهُ إِلَا يَالَحَقَ ذَلِكُمْ وَصَدَكُم بِدِ لَعَلَكُمْ نَعْقِلُونَ هَا اللَّنعام: ١٥١].

عوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدً
جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ مَ سُلْطَنَا فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ عَلَى الإسراء: ٣٣].

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـٰهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ
ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ۞ يُضَعَفُ لَهُ

<sup>(</sup>۱) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٠٩).

ٱلْعَكَ الُّهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَخَلُّدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله ١٨-١٩].

وقد دخل في هذه النفس نفس الإنسان.

#### الأدلة من السنة:

لقد دلت السنة على تحريم قتل النفس، وكَثُرت النصوصُ في هذا جدًّا، ومن هذه النصوص:

١ – عن أبي هريرة رضي عن رسول الله على أنه قال: «من تَردَّى من جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَهُوَ في نَارِ جَهَنَّمَ يَتَردَّى فيه خَالِدًا مُخَلَّدًا فيها أَبَدًا، وَمَنْ تَحَسَّى سُمَّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَشُوهُ في يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ في نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فيها أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيدَتُهُ في يَدِهِ يَجَأُ بها في بَطْنِهِ في نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فيها أَبَدًا».

وفي لفظ: «مَنَ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ شَرِبَ سَمَّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَهُوَ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَهُوَ يَتَرَدَّى فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا»(٢).

٢ - عَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ رَضَّيْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «مَنْ حَلَفَ بِمِلَّةٍ غَيْرِ الْإِسْلَام كَاذِبًا مُتَعَمِّدًا فَهُوَ كَمَا قَالَ، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ عُذِّبَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ » (٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٥/ ٢١٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۱۰۳/۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه» (١/ ٤٥٩) و(٥/ ٢٢٦٤).

٣ - عن جندب ضطف عن النبي عظم قال: «كَانَ بِرَجُلٍ جِرَاحٌ فَقَتَلَ نَفْسَهُ،
فَقَالَ اللّهُ: بَدَرَنِي عَبْدِي بِنَفْسِهِ، حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ»(١).

2- عن سَهْلِ بِن سَعْدِ السَّاعِدِيِّ وَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ وَمَالَ اللَّا حَرُونَ وَالْمُشْرِكُونَ فَاقْتَتَلُوا، فلما مَالَ رسول اللَّهِ عَلَىٰ رَجُلٌ لَا يَدَعُ لهم شَاذَةً ولا فَاذَّةً إلى عَسْكَرِهِمْ، وفي أَصْحَابِ رسول اللَّهِ عَلَىٰ رَجُلٌ لَا يَدَعُ لهم شَاذَةً ولا فَاذَّة الإلا اتَّبَعَهَا يَضْرِبُهَا بِسَيْفِهِ، فقالوا: ما أَجْزَأُ مِنَّا الْيُومَ أَحَدٌ كما أَجْزَأُ فُلانٌ، فقال رسول اللَّهِ عَلَىٰ: "أَمَا إنه من أَهْلِ النَّارِ»، فقال رَجُلٌ من الْقَوْمِ: أنا فقال رسول اللَّهِ عَلَىٰ: "فَمَا إِنه من أَهْلِ النَّارِ»، فقال رَجُلٌ من الْقَوْمِ: أنا قال: فَجُرِحَ الرَّجُلُ جُرْحًا شَدِيدًا، فَاسْتَعْجَلَ الْمَوْتَ، فَوَضَعَ نَصْلَ سَيْفِهِ بَالْأَرْضِ وَذُبَابَهُ بِين ثَلْيَيْهِ، ثُمَّ تَحَامَلَ على سَيْفِهِ، فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَخَرَجَ الرَّجُلُ اللهُ رَبُولُ النَّارِ فَأَعْظَمَ الناس ذلك، فقلت: أنا لَكُمْ اللهُ مَوْتَ، فَوَضَعَ مَلَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ مَوْتَ، فَوَضَعَ الرَّجُلُ الذي ذَكَرُتَ آنِفًا أَنَّهُ مِن أَهْلِ النَّارِ فَأَعْظَمَ الناس ذلك، فقلت: أنا لَكُمْ اللهِ مَوْدَ عَي طَلَيهِ، فَقَالَ: أَنْهُ مَن أَهْلِ النَّارِ فَأَعْظَمَ الناس ذلك، فقلت : أنا لَكُمُ اللهِ عَلَىٰ وَلَا اللهِ عَلَىٰ عَمْلُ مَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ رَبِعُ وَمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وهو من أَهْلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ

٥ - عن أبي هُرَيْرَةَ قال: شَهِدْنَا مع رسول اللَّهِ عَيْكَةٍ حُنَيْنًا، فقال لِرَجُلٍ مِمَّنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۱/ ٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٣/ ١٠٦١) و(٤/ ١٥٣٩) و(٤/ ١٥٤١)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ١٠٤١).

يُدْعَى بِالْإِسْلَامِ: «هذا من أَهْلِ النَّارِ»، فلما حَضَرْنَا الْقِتَالَ قَاتَلَ الرَّجُلُ قِتَالًا شَدِيدًا، فَأَصَابَتْهُ جِرَاحَةٌ، فَقِيلَ: يا رَسُولَ اللَّهِ، الرَّجُلُ الذي قُلْتَ له آنِفًا: إنه من أَهْلِ النَّارِ، فإنه قَاتَلَ الْيُوْمَ قِتَالًا شَدِيدًا وقد مَاتَ، فقال النبي عَلَيْ : "إلى النَّارِ»، فَكَادَ بَعْضُ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَرْتَابَ، فَبَيْنَمَا هُمْ على ذلك إِذْ قِيلَ: إنه لم يَمُتْ وَلَكِنَّ بِهِ جِرَاحًا شَدِيدًا، فلما كان من اللَّيْلِ لم يَصْبِرْ على الْجِرَاحِ فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَأُخْبِرَ النبي عَلَيْ إِذَلِكَ، فقال: "الله أَكْبَرُ، أَشْهَدُ أَنِّي عبد اللَّهِ وَرَسُولُهُ» ثُمْ أَمَرَ بِلَا لا فَنَادَى فِي الناس: "إنه لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إلا نَفْسُ مُسْلِمَةٌ، وإن اللَّهُ يُؤيِّدُ هذا الدِّينَ بِالرَّجُلِ الْفَاجِرِ» (١).

٦ - عَنْ عَلِيٍّ صَحْفَ قَالَ: «بَعَثَ النَّبِيُ عَلَيْ سَرِيَّةً، فَاسْتَعْمَلَ رَجُلًا مِنْ الْأَنْصَارِ، وَأَمَرَهُمْ أَنْ يُطِيعُوهُ، فَغَضِبَ فَقَالَ: أَلَيْسَ أَمَرَكُمُ النَّبِيُ عَلَيْ أَنْ تُطِيعُونِي؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: فَاجْمَعُوا لِي حَطَبًا، فَجَمَعُوا، فَقَالَ: تُطِيعُونِي؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: فَاجْمَعُوا لِي حَطَبًا، فَجَمَعُوا، فَقَالَ: أَوْقِدُوا نَارًا، فَأَوْقَدُوهَا، فَقَالَ: ادْخُلُوهَا، فَهَمُّوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يُمْسِكُ أَوْقِدُوا نَارًا، فَأَوْقَدُوهَا، فَقَالَ: ادْخُلُوهَا، فَهَمُّوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يُمْسِكُ بَعْضًا، وَيَقُولُونَ: فَرَرْنَا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهٍ مِنَ النَّارِ، فَمَا زَالُوا حَتَّى خَمَدَتِ النَّارُ، فَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَبَلَغَ النَّبِيَ عَلَيْهٍ مِنَ النَّارِ، فَمَا زَالُوا حَتَّى خَمَدَتِ النَّارُ، فَسَكَنَ غَضَبُهُ، فَبَلَغَ النَّبِيَ عَلَيْهُ، فَقَالَ: لَوْ دَخَلُوهَا مَا خَرَجُوا مِنْهَا إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ، الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ» (٢).

٧ - لم يصل النبي على من قتل نفسه، فعن جابر بن سمرة وَ عَلَيْهُ قال «أُتِي النَّبِيُ عَلَيْهِ» (٣). «أُتِي النَّبِيُ عَلَيْهِ» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۱/٥٠١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٤/ ١٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٢/ ٢٧٢).

٨ – أنه قد تقرر عند صحابة النبي ﷺ بطلان عمل من قتل نفسه؛ ففي خبر مقتل عامر بن الأكوع أن أخاه سلمة قال: «فَخَرَجْتُ، فإذا نَفَرٌ من أَصْحَابِ النبي ﷺ يَقُولُونَ: بَطَلَ عَمَلُ عَامِرٍ ؛ قَتَلَ نَفْسَهُ قال: فَأَتَيْتُ النبي ﷺ وأنا أَبْكِي فقلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، بَطَلَ عَمَلُ عَامِرٍ؟ قال رسول اللَّهِ ﷺ: من قال ذلك؟ قال: قلت: نَاسٌ من أَصْحَابِكَ، قال: كَذَبَ من قال ذلك، بَلْ له أَجْرُهُ مَرَّتَيْنِ» (١).

وفي حديث أبي هريرة الذي قبل هذا الحديث لما قال النبي عليه هذا القول كاد بعضهم يرتاب؛ لعدم علمه بسبب يوجب له دخول النار، فلما قتل نفسه عرف الصحابة ذلك، فدل على أنه قد تقرر عندهم أن من يقتل نفسه فإنه من أهل النار.

والنصوص الدالة على تحريم قتل الإنسان نفسه كثيرة جدًّا.

وقد أجمع المسلمون على ذلك.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «وقتل الإنسان نفسه حرام بالكتاب والسنة والإجماع»(٢).

#### 

(۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ۱٤٤٠).

<sup>(</sup>۲) «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (۲۵/ ۲۸۰).

# المبحث الثاني سد الذرائع المفضية إلى قتل النفس

لقد سد الإسلام الذرائع المفضية لقتل العبد نفسه من حيث شعر بذلك أم لم يشعر، وسأذكر هنا بعضًا من ذلك:

#### ١ - النهي عن ترك النار في البيوت عند النوم:

عن ابن عمر على النبي ال

وقال ابن جرير فيما نقله عنه ابن بطال كَلَّهُ: «في هذا الحديث الإبانة عن أن من الحق على من أراد المبيت في بيت ليس فيه غيره، وفيه نار أو مصباح ألا يبيت حتى يطفئه، أو يحرزه بما يأمن به إحراقه وضره، وكذلك إن كان في البيت جماعة، فالحق عليهم إذا أرادوا النوم ألا ينام آخرهم حتى يفعل ما ذكرت، لأمر النبي على بذلك، فإن فرط في ذلك مفرط، فلحقه ضرر في نفس أو مال، كان لوصية النبي لأمته مخالفًا، ولأدبه تاركًا» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٥/ ٢٣١٩)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٥٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٥/ ٢٣١٩)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٥٩٦).

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح البخاري» (٩٦/٩).

وقال ابن الجوزي كله: «هذا تأديب يتضمن التحذير مما يمكن وقوعه فإنه ربما هبت الريح بثوب أو غيره إلى النار، وربما وقع على النار شيء فاشتعل واشتعل به البيت، وربما جرت الفأرة الفتيلة فأحرقت، ثم إنما يراد الضوء للمنتبه، فإيقاد النار بعد النوم من غير حاجة تفريط»(١).

وقال ابن حجر عَلَيه: «قيده بالنوم لحصول الغفلة به غالبًا ، ويستنبط منه أنه متى وجدت الغفلة حصل النهي»(٢).

#### ٢ - النهي عن النوم في الطرقات:

عن أبي هريرة رضي النبي على قال: «إذا سَافَرْتُمْ في الْخِصْبِ فَأَعْطُوا الْإِبِلَ حَظَّهَا من الأرض، وإذا سَافَرْتُمْ في السَّنَةِ فَبَادِرُوا بها نِقْيَهَا، وإذا عَرَّسْتُمْ فَاجْتَنِبُوا الطَّرِيقَ؛ فَإِنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِّ وَمَأْوَى الْهَوَامِّ بِاللَّيْلِ»(٣).

قال النووي عَلَيْهُ: «قال أهل اللغة: التعريس النزول في أواخر الليل للنوم والراحة، هذا قول الخليل والأكثرين، وقال أبو زيد: هو النزول أي وقت كان من ليل أو نهار.

والمراد بهذا الحديث هو الأول، وهذا أدب من آداب السير والنزول أرشد إليه على المرات ودواب الأرض من ذوات السموم والسباع تمشي في الليل على الطرق؛ لسهولتها؛ ولأنها تلتقط منها ما يسقط من مأكول ونحوه وما تجد فيها من رمة ونحوها؛ فإذا عرس الإنسان في

<sup>(</sup>۱) «كشف المشكل» (۲/ ٥٠١).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۸۱/۱۱)، وانظر: «عمدة القاري» (۲۲/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٥٢٥).

الطريق ربما مر به منها ما يؤذيه، فينبغي أن يتباعد عن الطريق»(١).

وقال المناوي كلله: «وفيه حث على الرفق بالدواب ورعاية مصلحتها، وحفظ المال، وصيانة الروح، والتحذير من المواضع التي هي مظنة الضرر والأذى»(٢).

#### ٣ - النهي عن النوم على سطح ليس بمحجور عليه:

عن عبد الرحمن بن علي بن شيبان عن أبيه قال: قال رسول الله على: «من بات على ظَهْرِ بَيْتٍ ليس له حِجَارٌ فَقَدْ بَرِئَتْ منه الذِّمَّةُ» (٣). الحجار جمع حجرة – بكسر الحاء – الستر والحجاب، وهو ما يحجر به من حائط ونحوه يمنعه من الوقوع والسقوط (٤).

قال ابن بطال عَلَيْهُ في معنى «برئت منه الذمة»: «برئت منه ذمة الحفظ؛ لأنه ألقى بيده إلى التهلكة، وغرر بنفسه»(٥).

وقال المناوي: «برئت منه الذمة» أي أزال عصمة نفسه، وصار كالمهدر الذي لا ذمة له، فربما انقلب من نومه، فسقط فمات هدرًا من غير تأهب

(۱) «شرح النووي على مسلم» (۱۳/ ۲۹)، وانظر: «الكاشف عن حقائق السنن» (۱/ ۲۲۸)، «مرقاة المفاتيح» (۷/ ٤١١)، «فيض القدير» (۱/ ۲۷۰).

(٣) أخرجه أبو داود في «سننه» (٤/ ٣١٠)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٤/ ١٧٩)، وصححه الألباني في «صحيح سنن أبي داود.

<sup>(</sup>۲) «فيض القدير» (۱/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح السنة»، للبغوي (٢٦/١٢)، «فيض القدير» (٦/ ٩١)، «عون المعبود» (٢٦/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٥) «شرح صحيح البخاري» (٥/ ٨٩).

ولا استعداد للموت»(١).

#### ٤ - النهي عن ركوب البحر عند ارتجاجه:

عن بعض أصحاب النبي عَلَيْ أَن النبي عَلَيْ قال: «من بَاتَ فَوْقَ بَيْتٍ ليس له إجار فَوَقَعَ فَمَاتَ فَوْقَ بَيْتٍ ليس له إجار فَوَقَعَ فَمَاتَ فَبَرِئَتْ منه الذِّمَّةُ، وَمَنْ رَكِبَ الْبَحْرَ عِنْدَ ارْتِجَاجِهِ فَمَاتَ فَقَدْ بَرئَتْ منه الذِّمَّةُ» (٢).

في هذا الحديث المنع من ركوب البحر عند ارتجاجه ؛ لما يحدث معه من الغرق (٣).

قال الحافظ ابن حجر كله «وفيه تقييد المنع بالارتجاج، ومفهومه الجواز عند عدمه، وهو المشهور من أقوال العلماء، فإذا غلبت السلامة فالبر والبحر سواء»(٤).

## ٥ - النهي عما يحدث الأمراض والأسقام، ومن ذلك:

أ - النهي عن إتيان المرأة وهي حائض؛ ولعنه من أتى امرأة في دبرها، ولعنه من عمل عمل قوم لوط، ولعنه من أتى بهيمة؛ لما في ذلك من الأذى كما في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُوا ٱلنِسَآءَ فِى ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَرْنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ

(٢) أخرجه أحمد في «مسنده» (٥/ ٧٩)، وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة».

<sup>(</sup>۱) «فيض القدير» (٦/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «غريب الحديث» لأبي عبيد (١٦٦٦)، «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٥/ ٨٩)، «التوضيح لشرح الجامع الصحيح» لابن الملقن (١٧/ ٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٦/ ٨٨)، وانظر: «عمدة القاري» (١٧٨/١٤).

ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّدِينَ ﴿ إِلَيْقِرَةَ: ٢٢٢].

وعن ابن عباس و الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن عَبَّر تُخُومَ الأَرْضِ، لَعَنَ الله من خَبَّر الله من تولى غير لَعَنَ الله من ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، لَعَنَ الله من لَعَنَ وَالِدَيْهِ، لَعَنَ الله من تولى غير مَوَ اللهِ، لَعَنَ الله من كَمَهَ أَعْمَى عَنِ السَّبِيلِ، لَعَنَ الله من وَقَعَ على بَهِيمَةٍ، لَعَنَ الله من عَمِلَ عَمَلَ قَوْم لُوطٍ ثَلاَثاً »(١). الله من عَمِلَ عَمَلَ قَوْم لُوطٍ ثَلاَثاً »(١).

ب - إباحته تعالى للطيبات النافعة للبدن، وتحريمه الخبائث المضرة به.

ج - إباحته لتناول المحرم عند الاضطرار إليه ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ ۖ فَمَنِ اَضْطُرَّ غَيْرَ بَاللّهِ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ ۖ فَمَنِ اَضْطُرَّ غَيْرَ بَاللّهِ عَلَيْ اللّهَ عَلَوْلًا عَلَا عَالِي : ﴿ حُرِّمَتُ اللّهَ عَلَوْلًا عَالِي : ﴿ حُرِّمَتُ اللّهَ عَلَوْلًا عَالِي : ﴿ حُرِّمَتُ اللّهَ عَلَوْلًا عَالَى : ﴿ حُرِّمَتُ اللّهَ عَلَوْلًا عَالَى : ﴿ حُرِّمَتُ اللّهَ عَلَوْلًا عَالَى اللّهَ عَلَوْلًا عَلَا اللّهُ اللّهَ عَلَوْلًا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (۱/ ۳۱۷) والحاكم في «المستدرك» (۳۹7/٤)، وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة».

د - تيسيره جل وعلا على عباده بتشريعه ما لا يشق عليهم، وتحريمه ما يشق عليهم، فأمر بالصلاة قائمًا، ومن لم يستطع شرع له القعود، ومن لم يستطع صلى على جنبه، كما في حديث عمران بن حصين رضي أن النبي قال: «صَلِّ قَائِمًا، فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبِ»(١).

وشرع الفطر في نهار رمضان لمن لا يقدر عليه، كالمريض والشيخ الكبير والمسافر: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيّنَتٍ مِّنَ اللَّهُ دَى وَالْفُرُقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيطًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ اللَّهُ دَى وَالْفُرُقَانَ فَمَن شَهِدَ اللّهُ يِكُمُ اللَّهُ مِن كَانَ مَرِيطًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَنسَامٍ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ اللّهُ يَكُمُ اللّهُ يَحِكُمُ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى مَا هَدَنكُم وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ اللّهُ الله المِن الله المناق التي تلحق بهم لو كلفوا بالصيام ولم يؤذن لهم بالفطر، وذلك لوجود المشاق التي تلحق بهم لو كلفوا بالصيام ولم يؤذن لهم بالفطر، مما يعود بالأذى عليهم في أبدانهم، وربما تلفوا، ونهى النبي عَلَيْهُ عن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (١/ ٣٧٦).

الوصال في رمضان، فعن عبد الله بن عمر في أنَّ النبي عَلَيْهُ وَاصَلَ، فَوَاصَلَ الناس، فَشَقَّ عليهم، فَنَهَاهُمْ، قالوا: إِنَّكَ تُوَاصِلُ، قال: «لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ، إِنَّكَ تُوَاصِلُ، قال: «لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ، إِنِي أَظُلُّ أُطْعَمُ وَأُسْقَى»(1).

إلى غير ذلك من الأمور التي شرعها الله تعالى لحفظ الأنفس، وليس الغرض هنا التقصى، وإنما ذكر بعض الأدلة على هذا الأمر.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (7/ 7۷۸)، ومسلم في «صحيحه» (7/ 7۷۷)، واللفظ للبخاري.

# المبحث الثالث المعاصرة بعض صور قتل النفس المعاصرة الصورة الأولى العمليات الانتحارية

### أولًا: حكمها في القتال مع الكفار:

هذه العمليات لم تكن معروفة لدى المسلمين الأوائل، وإنما كان المعروف عندهم: الانغماس في صف العدو، وهو حمل الرجل الواحد أو الجماعة القليلة على الجمع الكثير من الكفار.

والعمليات الانتحارية المعاصرة منهما من يسميها «عمليات استشهادية»، ومنهم من يسميها «عمليات انتحارية»، ومنهم من يسميها «عمليات انتحارية»، وهي بأي اسم من الأسماء حقيقتها واحدة، وهي قتل النفس؛ لأجل قتل عدد كبير من الكفار، أو تفجير مصنع، أو موضع اجتماع، أو تخويف للكفار، ونحو ذلك.

وقد أفتى كبار علماء عصرنا بتحريمها؛ لكونها داخلة في عموم قتل النفس، ومن هؤلاء العلماء: سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، وسماحة مفتي عام المملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء الشيخ عبد العزيز بن عبد الله آل الشيخ، وفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين على وفضيلة الشيخ الدكتور صالح بن فوزان الفوزان.

والنصوص الكثيرة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وإجماع المسلمين دلت على تحريم قتل النفس، ولم تستثن حالة من الحالات.

وفهم الصحابة وإقرار النبي ﷺ لفهمهم يدل على أنه قد تقرر عندهم أن من قتل نفسه -ولو كان في الجهاد- فإن جهاده يبطل.

أما أدلة تحريم قتل النفس من الكتاب والسنة فقد تقدمت، وأما إجماع الصحابة وفهمهم، فقد دل عليهما ما جاء في خبر غزوة خيبر عن سلمة ابن الأكوع رفي قال: «فَلَمَّا تَصَافَّ الْقَوْمُ كَانَ سَيْفُ عَامِرٍ فِيهِ قِصَرٌ، فَتَنَاوَلَ بِهِ سَاقَ يَهُودِيِّ لِيَضْرِبَهُ، وَيَرْجِعُ ذُبَابُ سَيْفِهِ فَأَصَابَ رُكْبَةَ عَامِرٍ، فَتَنَاوَلَ بِهِ سَاقَ يَهُودِيِّ لِيَضْرِبَهُ، وَيَرْجِعُ ذُبَابُ سَيْفِهِ فَأَصَابَ رُكْبَةَ عَامِر، فَتَنَاوَلَ بِهِ سَاقَ يَهُودِيِّ لِيَضْرِبَهُ، وَيَرْجِعُ ذُبَابُ سَيْفِهِ فَأَصَابَ رُكْبَةَ عَامِر، فَمَاتَ مِنْهُ. فَلَمَّا رَآنِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ سَاكِتًا قَالَ: مَا لَكَ؟ قُلْتُ لَهُ: فِدَاكَ أَبِي وَأُمِّي؛ زَعَمُوا أَنَّ عَامِرًا حَبِطَ عَمَلُهُ. قَالَ: مَنْ قَالَهُ؟ قُلْتُ لَهُ لَأَجْرَيْنِ وَفُلَانٌ وَأُسِيدُ بْنُ حُضَيْرٍ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَهُ؟ إِنَّ لَهُ لَأَجْرَيْنِ وَفُلَانٌ وَأُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَهُ؟ إِنَّ لَهُ لَأَجْرَيْنِ وَفُلَانٌ وَأُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَهُ؟ إِنَّ لَهُ لَأَجْرَيْنِ وَفُلَانٌ وَأُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَهُ؟ إِنَّ لَهُ لَأَجْرَيْنِ وَقُلَانٌ وَأُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: كَذَبَ مَنْ قَالَهُ؟ إِنَّ لَهُ لَجَاهِدٌ مُجَاهِدٌ، قَلَ عَرَبِيُّ مَشَى بِهَا مِثْلَهُ» (١).

وفي لفظ: «لَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ قَاتَلَ أَخِي قِتَا لَا شَدِيدًا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمَنْفُهُ فَقَتَلَهُ، فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي ذَلِكَ وَشَكُّوا فِيهِ: وَجُلٌ مَاتَ فِي سِلَاحِهِ، وَشَكُّوا فِي بَعْضِ أَمْرِهِ. قَالَ سَلَمَةُ: فَقَفَلَ رَسُولُ اللَّهِ رَجُلٌ مَاتَ فِي سِلَاحِهِ، وَشَكُّوا فِي بَعْضِ أَمْرِهِ. قَالَ سَلَمَةُ: فَقَفَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ خَيْبَرَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اثْذَنْ لِي أَنْ أَرْجُزَ لَكَ، فَأَذِنَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهٍ. قَالَ هَذَا؟ قُلْتُ: اللّهِ عَلَيْهٍ: مَنْ قَالَ هَذَا؟ قُلْتُ: قَالَهُ أَخِي، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهٍ: يَرحمه الله، فَقُلْتُ: يَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهٍ: يَرحمه الله، فَقُلْتُ: يَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ؛ لَيَهَابُونَ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ، يَقُولُونَ: رَجُلٌ مَاتَ بِسِلَاحِهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٤/ ١٥٣٧)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٢٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٤٢٩).

فهذا إجماع من الصحابة على أن قتل النفس محرم مطلقًا، ولو كان في ساحة القتال، وأنه سبب لإبطال الجهاد.

وقد منعها العلماء المحققون في هذا العصر.

يقول الشيخ محمد بن صالح العثيمين كَلَّهُ: «فأما ما يفعله بعض الناس من الانتحار، بحيث يحمل آلات متفجرة ويتقدم بها إلى الكفار ثم يفجرها إذا كان بينهم، فإن هذا من قتل النفس والعياذ بالله.

ومن قتل نفسه فهو خالد مخلد في نار جهنم أبد الآبدين، كما جاء في الحديث عن النبي عليه الصلاة والسلام، لأن هذا قتل نفسه لا في مصلحة الإسلام، لأنه إذا قتل نفسه وقتل عشرة أو مائة أو مائتين لم ينتفع الإسلام بذلك، فلم يسلم الناس، بخلاف قصة الغلام، وهذا ربما يتعنت العدو أكثر ويوغر صدره هذا العمل حتى يفتك بالمسلمين أشد الفتك.

كما يوجد من صنع اليهود مع أهل فلسطين، فإن أهل فلسطين إذا مات الواحد منهم بهذه المتفجرات وقتل ستة أو سبعة أخذوا من جراء ذلك ستين نفراً أو أكثر فلم يحصل في ذلك نفع للمسلمين ولا انتفاع للذين فجرت المتفجرات في صفوفهم.

ولهذا نرى أن ما يفعله بعض الناس من هذا الانتحار، نرى أنه قتل للنفس بغير حق، وأنه موجب لدخول النار – والعياذ بالله –، وأن صاحبه ليس بشهيد، لكن إذا فعل الإنسان هذا متأولًا ظانًا أنه جائز فإننا نرجو أن يسلم من الإثم، وأما أن تكتب له الشهادة فلا، لأنه لم يسلك طريق الشهادة»(١).

<sup>(</sup>۱) «شرح رياض الصالحين» (۱/ ۲۲۲ – ۲۲۳).

وذهب طائفة إلى القول بجوازها، واستدل من قال بجواز هذه العمليات بأدلة من الكتاب والسنة، وسأذكر هذه الأدلة والجواب عنها:

#### الدليل الأول:

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ اللَّهِ اللَّهِ فَيَقَنُلُونَ وَيُقَنْلُونَ وَيُقَنْلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَكِةِ وَالْجَنَّةُ يُقَانِلُونَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَنْلُونَ وَيُقَنْلُونَ وَيُقَنْلُونَ وَيُقَنَّلُونَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِي وَالْإِنْ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِي وَالْمِعْمُ اللَّهِ اللَّهُ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ اللَّذِي اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُوالَّ الللَّهُ الل

ووجه الاستدلال من هذه الآية أن الآية «أصل في عقد البيع والشراء بين المجاهد وربه، فكل حال أدى فيها المجاهد الثمن ليقبض المثمن، فهي جائزة حتى يدل الدليل على منعها خاصة»(١).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: ليس لأحد أن يطلق ما قيده الله تعالى، فالله تعالى جعل الجنة جزاء لمن قاتل فقتل العدو أو قتله العدو، وليس فيه دلالة على أن قتل النفس سبب لحصول الجنة، والذي يقتل نفسه قاتل وقتَل – بفتح القاف والتاء – فهو قتل نفسه.

الوجه الثاني: أما دعوى أنها جائزة حتى يدل الدليل على منعها خاصة، فليست هذه طريقة أهل العلم في الاستدلال على المسائل، فليست كل مسألة تحتاج إلى دليل، كيف وقد جاءت الأدلة المتواترة بتحريم قتل النفس، ولم تستثن منها شيئًا؟!

<sup>(</sup>۱) «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص $\Lambda$ ).

#### الدليل الثاني:

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآءَ مَهْ اللَّهِ ۗ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ البقرة: ٢٠٧].

قالوا: «ومعنى ﴿ يَشُرِي ﴾ أي: يبيع، وفي تفسير الصحابة لهذه الآية دلالة على أن من باع نفسه لله لا يسمى منتحرًا حتى لو انغمس في ألف من رجال العدو حاسرًا، وقتل »(١).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: لاشك أن من باع نفسه لله تعالى لا يسمى منتحرًا، وهذا بدلالة النص من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على الكن البيع إيجاب وقبول، وقبول الله تعالى لهذا البيع يستدل عليه بالتزام البائع بالشرط، وهو موافقة كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ونحن نعلم أنه لم يرد نص في الكتاب ولا في السنة يدل على جواز قتل النفس في سبيل الله.

فإن قال قائل: يدل على هذا هذه الآية، فالجواب أن هذه الآية محل الخلاف، فلا يستدل بها على المطلوب.

الوجه الثاني: لم يفسر الصحابة والله هذه الآية بقتل الإنسان نفسه في الجهاد، وإنما حملوها على من قاتل الكفار حتى قتل بانغماس في صف العدو أو غيره.

وسأذكر الآثار المروية عن الصحابة في هذه الآية:

<sup>(1) «</sup>هل انتحرت حواء أم استشهدت» ( $\infty$ ).

عن المغيرة بن شعبة على الله عنه عمر جيشًا فحاصروا أهل حصن، وتقدم رجل من بجيلة، فقاتل فقتل، فأكثر الناس فيه، يقولون: ألقى بيده إلى التهلكة، قال: فبلغ ذلك عمر بن الخطاب على الله على يقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَهُ أَبْتِغَاءَ مَهُ صَاتِ اللّهِ وَاللَّهُ رَءُوفَ اللَّهِ عَلَى يقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَهُ أَبْتِغَاءَ مَهُ صَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُوفَ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللَّهِ الله عَلَى اللَّهُ الله عَلَى اللَّهُ الله عَلَى الله عَلَى اللَّهُ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَ

عن مدرك بن عوف الأحمسي قال: «بينا أنا عند عمر إذ أتاه رسول النعمان ابن مقرن، فسأله عمر عن الناس، قال: فذكروا عند عمر من أصيب يوم نهاوند، فقالوا: قتل فلان، وفلان، وآخرون لا نعرفهم، فقال عمر: لكن الله يعرفهم، قالوا: ورجل اشترى نفسه - يعنون عوف بن أبي حية أبا شبيل الأحمسي -، قال مدرك بن عوف: ذاك - والله - خالي يا أمير المؤمنين يزعم الناس أنه ألقى بيديه إلى التهلكة، فقال عمر: كذب أولئك، ولكنه من الذين اشتروا الآخرة بالدنيا.

قال إسماعيل: وكان أصيب وهو صائم، فاحتمل وبه رمق، فأبى أن يشرب حتى مات $^{(7)}$ .

(۱) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲/ ۳۲۱)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (۲/ ۳٦۹)، وإن أبي حاتم في «تفسيره» (۱/ ۳۲۹)، وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (۱/ ۵۷٦) وزاد نسبته إلى وكيع وعبد بن حميد والفريابي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (٦/ ٥٥٨)، و(٤/ ٢٠٨) والبيهقي – بنحوه – في «السنن الكبرى» (٩/ ٥٤)، وأبو إسحاق الفزاري في «السير (ص١٥٢)، وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» عن حصين بن عوف (٩/ ٤١)، وذكر ابن حجر في «فتح البيهقي في «السنن الكبرى» عن حصين بن عوف (٩/ ٤١)، وذكر ابن حجر في «فتح الباري» (٨/ ٢٥٠) نحوه وصحح إسناده، وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر، ولم أجده في «تفسير ابن جرير». والله أعلم.

وعن محمد بن سيرين قال: «حمل هشام بن عامر على الصف حتى خرقه، فقالوا ألقى بيده إلى التهلكة، فقال أبو هريرة: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَكُهُ ٱبْتِعْكَآءَ مَهْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٧]»(١).

وعن قتادة قال: «حمل هشام بن عامر على الصف حتى شقه، فقال أبو هريرة: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ البَّتِعَاءَ مَهْ اللَّهِ ﴾ [البقرة:٢٠٧]»(٢).

فالصحابة والمنافي الم يفسروها بقتل الإنسان نفسه، فهذه الدعوى لا تفيد شيئًا، فالانغماس في العدو شيء، وقتل النفس شيء آخر؛ وذلك أن المنغمس في العدو قد ينجو، وقد يفتح للمسلمين فتحًا، وهذا ما صار لبعض من انغمس في العدو، أما القاتل لنفسه فلم يرد في النصوص إلا ذمه، وتسميته قاتلًا للنفس.

الوجه الثاني: أن من انغمس في العدو، فقتل، لم يكن هو القاتل لنفسه، بل قتله العدو، وحينئذ يصدق عليه قوله تعالى: ﴿ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَيَقَائُلُونَ وَيُقَائِلُونَ ﴾ [التوبة: ١١١].

الدليل الثالث: قوله تعالى: ﴿كُم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً فِئَةً كَالِيلَةُ غَلَبَتْ فِئَةً كَالِيكَ فِئَةً كَالَهُ مَعُ ٱلصَّكِيرِينَ ﴿ [البقرة: ٢٤٩].

(۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «تفسيره» (۲/ ۳۲۱)، وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (۱/ ۵۷۷)، وزاد نسبته إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲/ ۳۲۱– ۳۲۲).

قالوا: هذه الآية دليل على أن مقاييس الغلبة في الشرع ليست معلقة بالمقاييس الدنيوية المادية بشكل رئيسي (١).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أنه ليس في هذه الآية ما يدل على جواز هذه العمليات، وإنما فيها على نحو ما قاله المستدل بها.

الوجه الثاني أن الذي أنزل هذه الآية هو الذي أنزل قوله تعالى: هو الذي أنزل قوله تعالى: هو يَتَأَيُّهَا النَّيِ حُرِضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَعِرُونَ يَغْلِبُوا مِائنَةً يَغْلِبُوا أَلْفًا مِّن الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا مِائنَةً وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائة يُعْلِبُوا أَلْفًا مِّن الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ فَي الْكُن خَفَفَ الله عَنكُم وَعَلِم أَن فِيكُم ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مَنفَا فَإِن يَكُن مِّنكُم أَلْفُ يَعْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذِنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ مَائلة مَعَ اللّهُ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ عَلَي اللّهِ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ عَلَي اللّهِ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ وَاللّهُ مَعَ اللّهُ وَاللّهُ مَعَى اللّهُ ول الأمر يقاتل الرجل عشرين رجلًا ، ثم نسخ إلى رجلين ، ولم يبق على الأول ، فدل هذا على خلاف ما يريد المستدل أن يستدل به ، فلو صابر الرجل عشرين رجلًا ربما هلك .

الدليل الرابع: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلُكِ الْمُلُكِ الْمُلُكِ الْمُلُكِ اللَّهُ الْمُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مُلِيمٌ ﴾ المُشَحُونِ ﴿ فَا فَعَالَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴿ فَا فَالْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

ووجه الاستدلال منها: أن يونس على ألقى بنفسه في اليم إنقادًا لأهل السفينة، فكان قتل النفس في سبيل الله حفظًا للإسلام وأهله من باب أولى.

<sup>(1) «</sup>هل انتحرت حواء أم استشهدت» ( $\infty$ ).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن هذا شرع من قبلنا ، وشرع من قبلنا شرع لنا إذا لم يرد في شرعنا خلافه ، وهو النصوص القاطعة بتحريم قتل النفس.

الوجه الثاني: أنه ليس في النص ما يدل على أنه هو الذي ألقى نفسه، نعم هو قبل بوقوع القرعة عليه والحكم بموجبها، لكن قد يكون ألقاه غيره ممن معه في السفينة.

الوجه الثالث: يونس على الله لم يبادر إلى إلقاء نفسه حتى بعد تحقق غرق السفينة، وإنما ألقى فيها بعد الاستهام.

الوجه الرابع: أن أمر غرق السفينة ومن فيها متحقق، فكان لابد من القاء أحدهم حتى يسلم من فيها، فساهم عليه فكان من المدحضين.

الوجه الخامس: أن الإلقاء في اليم ليس الموت فيه متحققًا، وإنما هو محتمل.

أما إقدام الشخص على وضع متفجرات في بدنه أو مركبته ونحو ذلك، فهو موت متحقق.

وبهذا يتبين أن القياس على ما فعله يونس على قياس مع الفارق، فلا يصلح الاستدلال به على هذه المسألة.

الدليل الخامس: عن أبي موسى الأشعري رضي الله قال: «جاء رَجُلُ إلى النبي عَيْقَة قال: والرَّجُلُ يُقَاتِلُ النبي عَيْقَة فقال: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلذِّكْرِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ النبي عَيْقَة فقال: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ اللهِ عَلَيْةِ فقال: الرَّجُلُ يُقاتِلُ اللهِ عَلَيْةِ فقال: الرَّجُلُ يُقاتِلُ اللهِ عَلَيْةِ فقال: الرَّجُلُ يُقاتِلُ اللهِ عَلَيْةِ فَقَالَ اللهِ عَلَيْةِ فَقَالَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَقَالَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَقَالَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

# لِيُرَى مَكَانُهُ، فَمَنْ في سَبِيلِ اللَّهِ؟ قال: من قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ في سَبِيلِ اللَّهِ» (١١).

ووجه الاستدلال: أن الشارع جعل المقصد هو المعتبر في مصير قاتل نفسه ، فإذا كان الأمر كذلك فإن من بذل نفسه لإعلاء كلمة الله ، كان عمله مشروعًا دون اعتبار وسيلة هذا البذل (٢) ، والشرع يفرق بين حكم متماثلين ظاهرًا ؛ بسبب القصد والنية ، والغرض من هذا: التفريق بين من قتل نفسه يأسًا ، أو استعجالًا للموت ؛ لما به من ألم الجراح ونحوه ، وبين من قتل نفسه نفسه لينكأ في العدو ؛ ولينصر المسلمين (٣) .

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن هذا الحديث دل على أحد شرطي صحة العمل، وهو الإخلاص، وأما المتابعة التي هي مطلوبة في هذه المسائل فلا يدل عليها الحديث، بل جاءت الأحاديث بمنع قتل النفس، فليس هذا الحديث دليلًا على جواز قتل النفس.

الوجه الثاني: أنه لا أثر للنية مع وجود النص، فالنص منع من هذا الفعل، وتوعد عليه، ولم يفرق بين حال وأخرى.

فإن قيل: بل جاء ما يدل على هذا، وهو قصة من آلمته الجراح، وقصة من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۰۳٤) و(۳/ ۱۱۳۷)، ومسلم في «صحيحه» (۳/ ۱۵۱۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العمليات الاستشهادية في الميزان الفقهي» (ص٣٦ و٢١١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص٥٦).

قطع مشافره، فيقال: لكن جاءت نصوص على غير سبب، فيها تحريم قتل النفس، يبين هذا:

الوجه الثالث: وهو أنه لو سُلم جدلًا أنها خرجت ولم تندرج تحت تلك النصوص الذامة المتوعدة لمن استعجل الموت لليأس أو لألم الجراح، فإنها لم تخرج من عموم النصوص الذامة المتوعدة لقتل النفس.

الوجه الرابع: أن النية لا أثر لها في الأحكام التكليفية إلا من جهة الصحة والفساد والعقاب، وأما من جهة التحليل والتحريم فلا أثر للنية فيها.

يقول ابن حزم عَلَشُهُ: «إن النيات إنما تجب فرضًا في الأعمال التي أمر الله تعالى بها، فلا يجوز أن تؤدى بلانية، وأما عمل لم يوجبه الله تعالى ولا رسوله على فلا معنى للنية فيه، إذ لم يوجبها هنالك قرآن، ولا سنة، ولا نظر، ولا إجماع»(١).

وقد ورد عن السلف ما يدل على هذا.

قال علي بن أبي طالب وعبد الله بن مسعود رفي الله عنه قول إلا بعمل، ولا عمل إلا بقول، ولا قول إلا بنية، ولا نية إلا بموافقة السنة (٢).

وقال سفيان الثوري كَلَّهُ: «كان الفقهاء يقولون: لا يستقيم قول إلا بعمل ولا يستقيم قول وعمل ونية إلا بنية موافقة السنة» (٣).

<sup>(</sup>۱) «المحلى» (٥/ ٢٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الآجرى في «الشريعة» (۲/ ٦٣٨).

<sup>(</sup>٣) «ذم الكلام وأهله»، للهروي (٣/ ١٢٣ - ١٢٤).

فالنية لا تنفع وحدها إذا لم يتبعها موافقة لسنة النبي ﷺ.

وقد بين أهل العلم أن النية لا تكفي وحدها، وفي هذا يقول الحافظ ابن حجر عَلَيهُ: «واستدل بهذا الحديث على أنه لا يجوز الإقدام على العمل قبل معرفة الحكم؛ لأن فيه أن العمل يكون منتفيًا إذا خلا عن النية، ولا يصح نية فعل الشيء إلا بعد معرفة حكمه»(١).

فإن قيل: لا يلزم في كل عمل جهادي أن يوجد له دليل معين من السنة، فالسنة أمرت بالجهاد، وأما أساليب الحرب فهي اجتهادية؛ لكونها تتغير بتغير العصور.

قيل: هذا صحيح، ما لم يكن قد نص الشارع على المنع من شيء بعينه، وفي هذه المسألة نص الشارع على تحريم قتل النفس، فلا تكون حينئذ مسألة اجتهادية؛ لأنه لا اجتهاد مع النص.

الوجه الخامس: لو قلنا بهذا القول لجاز لنا أن نحلل كل حرام إذا حسنت النية، فيجوز أن نحلل الزنا إذا كان القصد منه دعوة المزني بها إلى الإسلام والخير، ويجوز أن نحلل الربا إذا كان القصد منه نفع الفقراء، ويجوز أن نحلل اللواط بالأسرى إذا كان فيه نكاية للعدو، كما هو قول طائفة الأحباش المعاصرة. . . وهكذا يكون كل حرام حلالًا بمجرد حسن النية والقصد.

الدليل السادس: حديث أنس بن مالك في قصة غزوة بدر، وفيها أن النبى عَلَيْ قال: «لَا يُقَدِّمَنَّ أَحَدٌ مِنْكُمْ إلى شَيْءٍ حتى أَكُونَ أنا دُونَهُ، فَدَنَا

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري»، (۱/ ۱۸).

الْمُشْرِكُونَ، فقال رسول اللَّهِ ﷺ: قُومُوا إلى جَنَّةٍ عَرْضُهَا السماوات وَالْأَرْضُ، قال: يقول عُمَيْرُ بن الْحُمَامِ الْأَنْصَارِيُّ: يا رَسُولَ اللَّهِ، جَنَّةُ عَرْضُهَا السماوات وَالْأَرْضُ؟ قال: نعم، قال: بَخٍ بَخٍ، فقال رسول اللَّهِ ﷺ: ما يَحْمِلُكَ على قَوْلِكَ: بَخٍ بَخٍ؟ قال: لَا والله يا رَسُولَ اللَّهِ، اللهِ يَكُلُ مَن أَهْلِهَا، فَأَخْرَجَ تَمَرَاتٍ من إلا رَجَاءَةَ أَنْ أَكُونَ من أَهْلِهَا، قال: فَإِنَّكُ من أَهْلِهَا، فَأَخْرَجَ تَمَرَاتٍ من قَرْنِهِ، فَجَعَلَ يَأْكُلُ مِنْهُنَّ، ثُمَّ قال: لَئِنْ أنا حَبِيتُ حتى آكُلَ تَمَرَاتِي هذه إنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ، فَرَمَى بِمَا كان معه من التَّمْرِ، ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حتى قُتِلَ (1)

قالوا: «ووجه الدلالة في هذا الحديث أن الرسول على أمر الصحابة ألا يقاتلوا في بدر إلا صفًا، وكان يسوي صدورهم بالرمح حتى لا يتقدم أحد على الصف، فلما سمع عمير ما سمع من فضل انطلق من الصف واقتحم على العدو وحده، فلم ينكر عليه النبي على ذلك رغم أن الموت نتيجة فعله أمر محقق»(٢).

والجواب عن هذا: أن عميرًا ضَيْطَهُ لم يقتل نفسه، وإنما قاتل العدو حتى قتل، وفرق بين من يُقتل بيد غيره وبين من يَقتل نفسه.

الدليل السابع: عن أبي بَكْرِ بن عبد اللَّهِ بن قَيْسٍ عن أبيه قال: سمعت أبي وهو بِحَضْرَةِ الْعَدُوِّ يقول: قال رسول اللَّهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ أَبْوَابَ الْجَنَّةِ تَحْتَ طُلَالِ السُّيُوفِ، فَقَامَ رَجُلٌ رَثُّ الْهَيْئَةِ فقال: يا أَبَا مُوسَى، آنْتَ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ يقول هذا؟ قال: نعم، فَرَجَعَ إلى أَصْحَابِهِ، فقال: أَقْرَأُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ يقول هذا؟ قال: نعم، فَرَجَعَ إلى أَصْحَابِهِ، فقال: أَقْرَأُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٥١٠).

<sup>(</sup>٢) «هل انتحرت حواء أم استشهدت؟» (ص١٤).

عَلَيْكُمُ السَّلَامَ، ثُمَّ كَسَرَ جَفْنَ سَيْفِهِ فَأَلْقَاهُ، ثُمَّ مَشَى بِسَيْفِهِ إلى الْعَدُوِّ، فَضَرَبَ بِهِ حتى قُتِلَ»(١).

**ووجه الاستدلال منه**: حمل هذا الرجل بمحضر الصحابة على المشركين بعد أن كسر جفن سيفه إلى أن قتل (٢).

والجواب عن هذا: أن هذا الرجل - وغيره مما جاءت النصوص فيهم مماثلة لحاله - لم يقتل نفسه، بل قاتل حتى قتل، وهذا يوافق الآية.

الدليل الثامن: قوله على المن خير مَعَاشِ الناس لهم رَجُلُ مُمْسِكُ عِنَانَ فَرَسِهِ في سَبِيلِ اللَّهِ يَطِيرُ على مَتْنِهِ، كُلَّمَا سمع هَيْعَةً أو فَزْعَةً طَارَ عليه، يَبْتَغِي الْقَتْلَ وَالْمَوْتَ مَظَانَّهُ (٣).

**ووجه الاستدلال منه**: أن ابتغاء القتل والبحث عن الشهادة أمر مشروع وممدوح منفرداً (٤).

والجواب عن هذا: أنه ليس فيه ما يدل على جواز قتل المرء نفسه في الجهاد في سبيل الله، وإنما هو دليل على فضل الجهاد في سبيل الله.

يدل عليه قوله ﷺ: «كلما» وهي تفيد في لغة العرب التكرار (٥)، ولو كان

(۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٥١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: هل انتحرت حواء أم استشهدت؟» (ص٢١).

<sup>(</sup>٤) «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص١٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «إرتشاف الضرب» لأبي حيان (٤/ ١٨٨٨ - ١٨٩٠) «المصباح المنير في غريب الشرح الكبير» للفيومي (٢/ ٥٣٨) «البحر المحيط» للزركشي (٢/ ٣١١)، «شرح اللمع» لأبي إسحاق الشيرازي (١/ ٢٩٩).

هذا الدليل دليلًا على قتل النفس في الجهاد، لما احتاج إلى التكرار.

وهذا أقرب؛ فإن تسمية سبب الموت موتا جاء في كتاب الله تعالى كما قال على : ﴿ وَلَقَدُ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدُ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ نَنْظُرُونَ ﴾ [آل عمران:١٤٣].

الدليل التاسع: حديث الغلام، وفيه: «فَقَالَ لِلْمَلِكِ: إِنَّكَ لَسْتَ بِقَاتِلِي حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمُرُكَ بِهِ. قَالَ: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: تَجْمَعُ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَتَصْلُبُنِي عَلَى جِدْعٍ، ثُمَّ خُدْ سَهْمًا مِنْ كِنَانَتِي، ثُمَّ ضَعِ السَّهْمَ فِي كَبِدِ الْقَوْسِ، ثُمَّ قُلْ: بِاسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْغُلَامِ، ثُمَّ ارْمِنِي، فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ الْقَوْسِ، ثُمَّ قُلْ: بِاسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْغُلامِ، ثُمَّ ارْمِنِي، فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ قَتَلْتَنِي، فَجَمَعَ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَصَلَبَهُ عَلَى جِدْعٍ، ثُمَّ أَخَذَ سَهْمًا مِنْ كِنَانَتِهِ، ثُمَّ وَضَعَ السَّهْمَ فِي كَبْدِ الْقَوْسِ، ثُمَّ قَالَ: بِاسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْغُلامِ، ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ فِي صُدْغِهِ فِي اللَّهِ رَبِّ الْغُلامِ، ثُمَّ رَمَاهُ، فَوقَعَ السَّهْمُ فِي صُدْغِهِ، فَوَضَعَ يَدَهُ فِي صُدْغِهِ فِي اللَّهِ رَبِّ الْغُلامِ، آمَنَا بِرَبِّ الْغُلامِ، قَلْ أَلَى النَّاسُ (١).

ووجه الاستدلال منه: عند القائلين بجواز هذه العمليات أن الغلام أخبر الملك بالطريقة التي إن سلكها استطاع أن يقتله، ففعل الملك، فقتله، فدل الحديث على أن الغلام عندما أمر بقتل نفسه فداءً للدين أن ذلك أمر مشروع ولم يسم منتحراً، رغم أنه لم يوح إليه بذلك، ولم يكن

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٢٩٩ - ٢٣٠٠).

يعلم النتيجة لفعله مسبقاً (١).

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن الغلام لم يقتل نفسه، وإنما أمر، وفرق بين المسألتين، وقد جاءت عبارة شيخ الإسلام ابن تيمية كله دقيقة، فقد قال: «وفيها أنَّ الغلام أمر بقتل نفسه لأجل مصلحة ظهور الدين؛ ولهذا جَوَّز الأئمة الأربعة أن ينغمس المسلم في صَفّ الكفار وإن غلب على ظنّه أنهم يقتلونه إذا كان في ذلك مصلحة للمسلمين» (٢). وأما من يقوم بالعمليات التفجيرية فقد باشر القتل بنفسه، فتبين بهذا الفرق بين فعل الغلام وبين المسألة المبحوثة.

الوجه الثاني: لو سلمنا جدلًا أن هذا الغلام قتل نفسه، فنقول: هذا شرع من قبلنا، وقد جاء شرعنا بتحريم ذلك، وشرع من قبلنا شرع لنا إذا لم يأت في شرعنا ما يمنع منه، وقد جاء في شرعنا المنع منه.

الوجه الثالث: أن ألفاظ هذا الحديث فيها دلالة على أن هذا الغلام صاحب كرامات، وأن فعله هذا من هذا القبيل، فمما يدل على أنه صاحب كرامات: قوله: «وَكَانَ الْغُلَامُ يُبْرِئُ الْأَكْمَهُ وَالْأَبْرَصَ وَيُدَاوِي النَّاسَ مِنْ سَائِرِ الْأَدْوَاءِ»، وقد عرف الملك ذلك فقال له: «أَيْ بُنَيَّ، قَدْ بَلَغَ مِنْ سِحْرِكَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص۹). www.mojahdoon.com www.aloqla.com

<sup>(</sup>۲) «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (۲۸/ ٥٤٠).

مَا تُبْرِئُ الْأَكْمَهُ وَالْأَبْرَصَ وَتَفْعَلُ وَتَفْعَلُ»، وكذلك إجابة الله تعالى دعاءه في الخلاص من السبع، وارتجاف الجبل، وغرق السفينة. ووجود المحدَّثين فيمن كان قبلنا أمر أخبر به النبي عَلَيْ ، كما في الحديث الذي أخرجه الشيخان عن عائشة عن عائشة عن مول الله عَلَيْ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «قَدْ كَانَ يَكُونُ فِي الْأُمَمِ قَبْلَكُمْ مُحَدَّثُونَ فَإِنْ يَكُنْ فِي أُمَّتِي مِنْهُمْ أَحَدٌ فَإِنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ مِنْهُمْ ». قَالَ ابْنُ وَهْبِ: تَفْسِيرُ مُحَدَّثُونَ : مُلْهَمُونَ ».

قال القرطبي كلية: «وعن معونته على قتل نفسه: أنه لما غلب على ظنه أنه مقتول ولا بد، أو علم بما جعله الله في قلبه، أرشدهم إلى طريق يظهر الله به كرامته، وصحة الدين الذي كان عليه؛ ليسلم الناس؛ وليدينوا دين الحق عند مشاهدة ذلك، كما كان»(١).

ومما يدل على أن ما فعله من باب الكرامة والتحديث: إخباره بتفصيل الكيفية التي يموت عليها، وجزمه بأن الملك لا يقدر على قتله بغيرها، ومثل هذا لا يتحقق ولا يكون إلا إذا كان من قبيل الكرامات أو التحديث أو الوحي.

والكرامات لا يقاس عليها.

الوجه الرابع: أن هذا الغلام أُلجئ إلى هذا، فهو يعلم أنه مقتول ولا بد، فلما علم هذا دلهم على الطريقة التي يحقق بها قتله مصلحة.

الدليل العاشر: ما جاء في قصة أصحاب الأخدود ولفظه: «فَقَالَ

<sup>(</sup>۱) «المفهم» (۷/ ۲۵).

النَّاسُ: آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلامِ، آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلامِ، فَأَتِيَ الْمَلِكُ فَقِيلَ لَهُ: أَرَأَيْتَ مَا كُنْتَ تَحْذَرُ؟ قَدْ وَاللَّهِ نَزَلَ بِكَ حَذَرُكَ، قَدْ آمَنَ النَّاسُ، فَأَمَرَ فَقِيلَ لَهُ: أَرَأَيْتَ مَا كُنْتَ مَحْذَرُ؟ قَدْ وَاللَّهِ نَزَلَ بِكَ حَذَرُكَ، قَدْ آمَنَ النَّاسُ، فَأَمَرَ بِالْأُخْدُودِ فِي أَفْوَاهِ السِّكَكِ، فَخُدَّتْ وَأَضْرَمَ النِّيرَانَ، وَقَالَ: مَنْ لَمْ يَرْجِعْ بِالْأُخْدُودِ فِي أَفْوَاهِ السِّكَكِ، فَخُدَّتْ وَأَضْرَمَ النِّيرَانَ، وَقَالَ: مَنْ لَمْ يَرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَحْمُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: اقْتَحِمْ، فَفَعَلُوا حَتَّى جَاءَتْ امْرَأَةُ وَمَعَهَا صَبِيُّ لَهَا فَتَقَاعَسَتْ أَنْ تَقَعَ فِيهَا، فَقَالَ لَهَا الْغُلَامُ: يَا أُمَّهُ اصْبِرِي وَمَعَهَا صَبِيُّ لَهَا فَتَقَاعَسَتْ أَنْ تَقَعَ فِيهَا، فَقَالَ لَهَا الْغُلَامُ: يَا أُمَّهُ اصْبِرِي فَإِنَّكِ عَلَى الْحَقِّ الْمَا الْغُلَامُ: يَا أُمَّهُ اصْبِرِي فَإِنَّكِ عَلَى الْحَقِّ الْمَا الْغُلَامُ: يَا أُمَّهُ الْمَارِي

ومثله ما جاء في قصة ماشطة آل فرعون، فعن ابن عباس و عن النبي على الله قال: «لَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي أُسْرِي بِي فِيهَا وَجَدْتُ رَائِحَةً طَيِّبَةً فَقُلْتُ: مَا هَذِهِ الرَّائِحَةُ الطَّيِّبَةُ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذِهِ رَائِحَةُ مَاشِطَةِ بنتِ فِرْعَوْنَ إِذْ سَقَطَ وَأَوْ لادِهَا، فَقُلْتُ: مَا شَأْنُهَا؟ قَالَ: بَيْنَا هِي تَمْشُطُ بنتَ فِرْعَوْنَ إِذْ سَقَطَ الْمُشْطُ مِنْ يَدِهَا، فَقَالَتْ: بِسْمِ اللَّهِ، فَقَالَتْ بنتُ فِرْعَوْنَ: أَبِي؟ فَقَالَتْ: اللَّهُ مُقَالَتْ بنتُ فِرْعَوْنَ: أَبِي؟ فَقَالَتْ: لَا وَلَكِنْ رَبِّي وَرَبُّكِ وَرَبُّ أَبِيكِ اللَّهُ، قَالَتْ: نَعَمْ، فَأَعْلَمَتْهُ فَلَعَا بِهَا، فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَأَعْلَمَتْهُ فَلَعَا بِهَا، فَقَالَتْ: نَعَمْ، وَالِنَّ لَكِ رَبًّا غَيْرَ أَبِي؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَأَعْلَمَتْهُ فَلَعَا بِهَا، فَقَالَ: يَا فُلانَةُ، أَلَكِ رَبُّ غَيْرِي؟ قَالَتْ: نَعَمْ، رَبِّي وَرَبُّكَ اللَّهُ، فَالَتْ يَعَمْ، وَبِي وَرَبُّكَ اللَّهُ، فَالَمْ وَلَكِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، وَبِي وَرَبُكَ اللَّهُ، فَلَمَا بِهَا، فَقَالَ: يَا فُلانَةُ، أَلَكِ رَبُّ غَيْرِي؟ قَالَتْ: نَعَمْ، رَبِّي وَرَبُّكَ اللَّهُ، فَأَمَر فَقَالَتْ: الْعَمْ وَرَبُّكَ اللَّهُ، فَلَعَا بِهَا، فَقَالَ: يَا فُلانَهُ، أَلَكِ رَبُّ غَيْرِي؟ قَالَتْ: وَمَا هِي؟ قَالَتْ: أُولادُهَا يُلْقُونَ فِيهَا وَاحِدًا وَاحِدًا، فَقَالَتْ: إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً، قَالَ: وَمَا هِي؟ قَالَتْ: أُحِبُ أَنْ تَجْمِيعًا، قَالَ: وَذَلِكَ لَكِ عَظَامِي وَعِظَامِي وَعِظَامَ وَلَدِي فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ فَتَدْوِقَى الْبَهِي الْتَهَى إِلَى ابْنِ لَهَا رَضِيع عَلَى الْتَهْ مَنْ أَنْ الْمَالَ وَهُ الْكَالَةُ وَلَاكَ اللَّهُ وَلَاكَ لَكَا اللَّهُ وَلَاكَ لَكَا مَا اللَّهُ الْمُؤَانَهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَ اللَّهُ الْمُؤَلَةُ مَلَى الْمَالَ اللَّهُ الْمَلَا اللَّهُ الْمَالَ اللَّذَي الْمُ الْمُؤَلِقُولُ الْمَالِ اللَّهُ الْمُؤْلَةِ مَلْكُمْ الْمُلْ الْمُ الْمُولِ الْمَلْمُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٢٩٩ - ٢٣٠٠).

# أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ» $^{(1)}$ .

ووجه الاستدلال من هاتين القصتين: أن الله تعالى أثنى على الذين آمنوا برب الغلام، وكان يقال لهم: ارجعوا عن دينكم أو ألقوا أنفسكم في النار، فكانوا يقتحمون في النار، وقد أنطق الله تعالى الطفل؛ ليأمر أمه بالاقتحام في النار، فلو كان في قتل النفس للدين أي محظور لما أثنى الشارع على هذا الفعل، بل إن إنطاق الطفل بيان لفضل هذا الفعل.

#### والجواب عن هذا الاستدلال من وجوه:

الوجه الأول: أن هاتين المرأتين ليس أمامهما إلا أحد خيارين: إما إلقاء النفس في نار الدنيا، وإما إلقاء النفس في نار الآخرة؛ لأن من كان قبلنا ليسوا كالمسلمين، فالمسلمون معذورون بالإكراه، أما غيرهم فلا(٣).

يقول العلامة الشنقيطي عَلَيْهُ: «أخذ بعض العلماء من هذه الآية الكريمة أن العذر بالإكراه من خصائص هذه الأمة، لأن قوله عن أصحاب الكهف ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ ﴾ ظاهر في إكراههم على ذلك وعدم طواعيتهم، ومع هذا قال عنهم: ﴿ وَلَن تُفْلِحُوا إِذًا أَبَكًا ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (۱/ ۳۰۹)، والطبراني في «المعجم الكبير» (۱۱/ ٤٥٠)، والحرام في «المستدرك» (۱/ ۵۳۸) وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص٢٢)، «المختار في حكم الانتحار خوف إفشاء الأسرار» (ص: ٣٩ - ٤٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «العمليات الانتحارية التفجيرية أجهاد هي أم فساد» د/عبد الله الجربوع (ص٩٠١).

فدل ذلك على أن ذلك الإكراه ليس بعذر. ويشهد لهذا المعنى حديث طارق بن شهاب في الذي دخل النار في ذباب قربه مع الإكراه بالخوف من القتل. لأن صاحبه الذي امتنع أن يقرب ولو ذباباً قتلوه.

ويشهد له أيضاً دليل الخطاب، أي مفهوم المخالفة في قوله عليه التحاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه ، فإنه يفهم من قوله: «تجاوز لي عن أمتي ان غير أمته من الأمم لم يتجاوز لهم عن ذلك. وهذا الحديث وإن أعله الإمام أحمد وابن أبي حاتم فقد تلقاه العلماء قديماً وحديثاً بالقبول، وله شواهد ثابتة في القرآن العظيم والسنة الصحيحة. . . أما هذه الأمة فقد صرح الله تعالى بعذرهم بالإكراه في في قوله: ﴿إِلَّا مَنْ أُكُرِهَ وَقَلْبُهُمُ مُطْمَيِنٌ بِالْإِيمَانِ ، والعلم عند الله تعالى».

الوجه الثاني: أن المرأتين لم تقصدا إلى قتل نفسيهما ، وإنما الذي باشر القتل غيرُهما ، بل إن المرأتين كرهتا الموت ، وخشيتا على طفليهما ، فثبتهما الله تعالى بكلام الطفلين (١١).

وقد جاء في بعض ألفاظ حديث ماشطة بنت فرعون قوله على الماه؛ فإنك على كان آخر ولدها وكان صبيًّا مرضعًا، فقال: اصبري يا أماه؛ فإنك على الحق، ثم ألقيت مع ولدها» (٢)، فدل هذا على أنها لم تقتل نفسها، وإنما ألقيت، فلعل قوله: اقتحمي، أنها تُدفع ويقال لها ذلك على حد قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا شَ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُهُ بِهَا تُكَذِّبُونَ تعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر: «العمليات الانتحارية التفجيرية أجهاد هي أم فساد» (ص١٠٩).

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ الحاكم في «المستدرك».

﴿ أَفَسِحْرُ هَاذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ﴿ اَصَلَوْهَا فَأَصَبِرُواْ أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ آلَ الطور: ١٣-١٦] فإنه ليس في ألفاظ الحديث أنها هي التي اقتحمت.

الدليل الحادي عشر: ثناء رسول الله على سلمة بن الأكوع حين حمل على جمع كثير من المشركين وحده، فقال رسول الله: «خيرُ رجَّالاتنا سلمة»(١).

**ووجه الاستدلال**: أن النبي عَلَيْهُ مدح فعل سلمة ولم ينكر عليه قتاله القوم وحده (٢).

والجواب عن هذا: بأن هذا ليس فيه قتل للنفس، وإنما فيه حمل على جمع كبير من المشركين، وكان أيضًا قادرًا، بدليل أنه أخذ ما بأيديهم، ولم يستطيعوا أن يلحقوا به أذى، بل كان يطردهم طردًا وهم خائفون منه، فأين هذا ممن موته متحقق؟.

الدليل الثاني عشر: فعل البراء بن مالك رضي يوم اليمامة ، فعن محمد ابن سيرين كلله «أن المسلمين انتهوا إلى حائط قد أغلق بابه ، فيه رجال من المشركين ، فجلس البراء بن مالك رضي على ترس ، فقال: ارفعوني برماحكم ، فألقوني إليهم ، فرفعوه برماحهم ، فألقوه من وراء الحائط ، فأدركوه قد قتل منهم عشرة (٢) ، ولم ينكر عليه الصحابة (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص ١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «السنن الكبري» (٩/ ٤٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص٠٢).

#### والجواب عن هذا من وجهين:

الوجه الأول: أن البراء لم يقتل نفسه ، والذي يقوم بالعمليات الانتحارية يقتل نفسه (١).

الوجه الثاني: أن فعل البراء يدل على أن السلامة محتملة في الحال التي قام بها؛ بدليل أنه سلم حين ألقي، وقتل منهم عشرة، فهو رضي قاتل العدو مما يدل على نجاته، فليس في هذا دلالة على المُدَّعَى (٢).

الدليل الثالث عشر: قياس العمليات الانتحارية على مسألة الانغماس في صف العدو.

بيان هذا: أن أصل المسألة هو الانغماس منفردًا أو مع جماعة قليلة في جيش العدو، رغم التيقن بالموت المحقق؛ إلا أن الفارق بين الانغماس والعملية المبحوثة هنا هو أن المنغمس في صف العدو يقتل بيد العدو، والفدائي يقتل بيده، وهذا الفارق ليس له أثر في الحكم على المسألة.

قالوا: وقد ثبت أن المتسبب في الشيء له حكم فاعله  $(^{"})$ .

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن يقال: بل هذا هو الفارق المؤثر في حكم المسألة، ففرق بين من يقتل نفسه «وقد جاءت النصوص القاطعة بمنعه»، وبين من

<sup>(</sup>۱) انظر: «لقاءات الباب المفتوح» (۸۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «لقاءات الباب المفتوح» (٨٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: أحكام الشهيد في الفقه الإسلامي، لعبد الرحمن العمري (ص٠٤٠).

يقتله العدو، ثم إن هناك فارقًا مؤثرًا، وهو أن من يفجر نفسه قد تحقق الموت، وأما المنغمس فقد ينجو، وقد نجا جماعة من المنغمسين.

الوجه الثاني: أن هذا قياس على مسألة مختلف فيها ؛ وذلك أن جماعة كثيرة من أهل العلم منعوا من ذلك.

يقول العلامة الشوكاني كَلَّهُ: «وقد تقرر في الأصول أن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ومعلوم أن من أقدم وهو يرى أنه مقتول أو مأسور أو مغلوب، فقد ألقى بيده إلى التهلكة»(١).

ومن أجازه من أهل العلم، فإنما أجازوه إذا كان في المنغمس قوة، وكان في انغماسه إعزاز للمسلمين، ونكاية بالعدو.

يقول القرطبي كله: «اختلف العلماء في اقتحام الرجل في الحرب وحمله على العدو وحده، فقال القاسم بن مخيمرة والقاسم بن محمد وعبد الملك من علمائنا: لا بأس أن يحمل الرجل وحده على الجيش العظيم إذا كان فيه قوة، وكان لله بنية خالصة، فإن لم تكن فيه قوة فذلك من التهلكة»(٢).

الوجه الثالث: أن القول بأن المتسبب كالفاعل في حكم الشرع، لا يصح أن تقاس هذه المسألة عليه مع وجود النص المانع من قتل النفس. الدليل الرابع عشر: قياس العمليات الانتحارية على مسألة التترس. فهي - عندهم - شبيهة بمسألة العمليات الاستشهادية إلا أن بينهما

<sup>(</sup>۱) «السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار» (٤/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) «الجامع لأحكام القرآن» (٢/ ٣٦٣).

فارقًا (۱)؛ «لأن من أجاز قتل المسلمين المتترس بهم لا شك أنه يجيز قتل النفس بالعمليات الاستشهادية إذا كان في ذلك مصلحة للدين، فحرمة إزهاق نفسه -بل أعظم- وهي من الكبائر»(۲).

والجواب عن هذا أن يقال: إن هناك فرقًا بين هذه العمليات وبين مسألة التترس، وبيان هذا: أن قتل المسلم الذي تترس به العدو غير مقصود، وإنما المقصود قتل الكافر وقتل المسلم جاء تبعًا، وأما هنا فقد جاء قتل المسلم قصدًا، وقتل الكافر تبعًا، فلا يلزم حينئذ من أجاز قتل المتترس به أن يجيز هذه العمليات.

وإذا كانت هذه العمليات لا تجوز في مقاتلة الكفار ، فإن تحريمها في قتل المسلمين من باب أولى .

<sup>(</sup>۱) انظر: «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص١٦)

<sup>(</sup>۲) «هل انتحرت حواء أم استشهدت» (ص١٦).

# الصورة الثانية الإضراب عن الطعام حتى الموت

الإضراب عن الطعام حتى الموت ضرب من ضروب قتل النفس بغير حق.

وقد دل كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ على تحريم ذلك.

فأما أدلة قتل النفس، فقد تبين ذلك من النصوص المتقدمة في حكم قتل النفس.

وقد نص جماهير العلماء على أن من اضطر إلى أكل ما حرم الله عليه ثم تركه حتى مات، فإنه يموت عاصيًا (١).

قال طاووس<sup>(۲)</sup> ومسروق<sup>(۳)</sup> رحمهما الله تعالى: «من اضطر فلم يأكل فمات دخل النار».

وقال الإمام محمد بن الحسن الشيباني كلية: «ومن امتنع من الأكل والشرب والاستكنان حتى مات؛ أوجب على نفسه دخول النار؛ لأنه قتل نفسه قصدًا، فكأنه قتلها بحديدة، وقال: من قتل نفسه بحديدة فحديدته

(۲) ذكره ابن القيم في «عدة الصابرين» (ص۲۲)، وفي «مدارج السالكين» (۱/۹۱۱).

<sup>(</sup>١) رتبت الأقوال حسب المذاهب الفقهية.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي في «زاد المسير (١/ ١٧٦)، والقرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (٢/ ٢٣٢)، وشيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى» (٢١/ ٣٦٥)، وابن القيم في «عدة الصابرين» (ص٢٢).

في يده يَجَأُ بها نفسه في نار جهنم»(١).

وقال الجصاص عَلَيْهُ: «ومن امتنع من المباح حتى مات كان قاتلًا نفسه متلفا لها عند جميع أهل العلم» (٢).

وقال الزيلعي عَلَيهُ: «إذا امتنع من الأكل وصبر حتى أُتلف أثم؛ لأنها في هذه الحالة مباحة على ما قلنا، وإهلاك النفس أو العضو بالامتناع عن المباح حرام، فيأثم»(٣).

وقال أبو الحسن الطبري المعروف بالكيا: «وليس أكل الميتة عند الضرورة رخصة؛ بل هو عزيمة واجبة، ولو امتنع من أكل الميتة كان عاصيًا»(٤).

وقال القرطبي كَلِيهُ: «ولا خلاف أنه لا يجوز له قتل نفسه بالإمساك عن الأكل، وأنه مأمور بالأكل على وجه الوجوب»(٥).

وقال الإمام أحمد كلله: «من اضطر فلم يأكل فمات دخل النار»(٦).

وقال الموفق بن قدامة كليه: «وترك الأكل مع القدرة عند الضرورة

<sup>(</sup>۱) «الكسب» (ص۷۸) تحقيق سهيل زكار، وفي الطبعة الملحقة بالمبسوط للسرخسي (۲) (۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) «أحكام القرآن» (۱/ ۱۵۷).

<sup>(</sup>٣) «تبيين الحقائق» (٥/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٤) ذكره القرطبي في «جامع أحكام القرآن» (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٥) «الجامع لأحكام القرآن» (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن قدامة في «المغني» (٩/ ٣٣١)، وابن القيم في «عدة الصابرين» (ص٢٢)، وفي «روضة المحبين» (ص١٣٢)، «مدارج السالكين» (١/ ١١٩).

إلقاء بيده إلى التهلكة»(١).

قال ابن القيم كَلَّهُ: «وأما المحظور فأنواع: أحدها: الصبر عن الطعام والشراب حتى يموت، وكذلك الصبر عن الميتة والدم ولحم الخنزير عند المخمصة حرام إذا خاف بتركه الموت»(٢).

فإذا كان جمهور أهل العلم أفتوا بوجوب أكل الميتة لمن اضطر إليها، وحرموا ترك الأكل، فكيف به إذا كان اختيارًا؟.

وهذا من صنيع الكفار ومن بدع الأعاجم التي دخلوا بها على المسلمين، ولم يُعرف هذا في سلف هذه الأمة المقتدى بهم.

وهؤلاء يأخذون من الكفار التشبه بهم في هذا، ويَدَعُون شرع ربهم، فقد قال جل وعلا: ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِغْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۳/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>۲) «عدة الصابرين» (ص۲۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ١٨٧٧).

وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٢-٣] فتقوى الله تعالى سبب لزوال كل هم وغم.

وقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّهْرِ وَٱلصَّلَوَةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ۞ ٱلَذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٤٥-٤٦].

ويقول تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَكُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتُّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ فَلَ ٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَصَابَتُهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلّهِ وَالِّنَاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ وَالثَّمَرَاتُ وَكَالْمَهُ مَلُوْتُ وَاللّهِ مَلَوَاتُ مِّن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٧].

ويقول النبي ﷺ: «يا بِلال، أَقِمْ الصَّلَاةَ أُرِحْنَا بها»(١).

وكان ﷺ يقول عِنْدَ الْكَرْبِ: «لَا إِلَهَ إِلا الله الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ، لَا إِلَهَ إِلا الله رَبُّ السَّمَا وَاتِ وَرَبُّ الأرض وَرَبُّ الرَّضُ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ»(٢).

فمن لم تَسَعْه سنةُ النبي عَلَيْةٍ فلا وسَّعَ اللهُ عليه.

وقد يستدل مستدلُّ بقصة أسر عبد الله بن حذافة السهمي، فقد جاء في بعض ألفاظه «أنه سجنه، ومنع منه الطعام والشراب أياماً، ثم أرسل إليه بخمر ولحم خنزير فلم يقربه، ثم استدعاه فقال: ما منعك أن تأكل؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في «سننه» (٢٩٦/٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٦/ ٢٧٦)، وصححه الألباني في «صحيح أبي داود».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٧٠٢)، ومسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠٩٢) كلاهما من حديث ابن عباس الم

فقال: أما إنه قد حل لي، ولكن لم أكن لأشمتك بي»(١)، وفي رواية «أن طاغية الروم حبسه في بيت، وجعل معه خمرًا ممزوجًا بماء ولحم خنزير مشوي ثلاثة أيام، فلم يأكل، ولم يشرب حتى مال رأسه من الجوع والعطش، وخشوا موته، فأخرجوه، فقال: قد كان الله أحله لي؛ لأني مضطر، ولكن لم أكن لأشمتك بدين الإسلام»(٢)، وهاتان الروايتان لم أقف عليهما مسندة ")، والذين رووا قصته مسندة لم يذكروا هذين اللفظين.

وعليه فلا يصلحان أن يكونا دليلًا تعارض به النصوص قطعية الثبوت قطعية الدلالة.

وقد أفتى بتحريم هذا العمل كبار أهل العلم في هذا العصر، منهم: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ صالح بن فوزان الفوزان.

وقد أفتى بجواز هذا بعض طلبة العلم، ومن ليس أهلًا للفتيا في هذا الزمن، فأخذ بأقوالهم بعض الناس تاركين النصوص المحكمة، وهذا

(۱) ذكرها ابن كثير في «تفسيره» (۲/ ٥٨٩)، ولم يذكر من رواها.

أبو نعيم في «معرفة الصحابة» ( $\Upsilon$ / 1710)، والبيهقي «في شعب الإيمان» ( $\Upsilon$ / 782) ومن طريقهما ابن عساكر في «تاريخ مدينة دمشق» ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ 00 و $\Upsilon$ 00) وابن الأثير في «أسد الغابة» ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ 11)، وابن الجوزي في «المنتظم» ( $\Upsilon$ 1  $\Upsilon$ 17)، وفي «الثبات عند الممات» ( $\Upsilon$ 000) من طريق عطاء بن عجلان عن عكرمة عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) ذكرها الموفق في «المغنى» (٩/ ٣٣١)، ولم يذكر من رواها.

<sup>(</sup>٣) قصة عبد الله بن حذافة السهمي ﷺ مع طاغية الروم أخرجها:

وأخرجها الحاكم في «المستدرك» (٣/ ٧٣١) مختصرة جدًّا من حديث أبي سعيد الخدري، وسكت عنها، وسكت عنها الذهبي.

من اتباع المتشابه، ومن إعمال العقل وترك النقل.

وأهل العلم مجمعون على وجوب المحافظة على النفس من الهلكة مع القدرة على ذلك<sup>(۱)</sup>.

ويرى بعض من يقول بجواز الإضراب أن في الإضراب حتى الموت نكاية بالعدو.

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن النكاية الحقيقية هي بمن قام بالإضراب وبمن معه من المسلمين؛ لأن فيه تلفًا لنفس مؤمنة يحتاجها المسلمون؛ لأنه لا يقدم على مثل هذا العمل غالبًا إلا من كان لديه صبر وتحمل.

والإضراب يخالف قول النبي عَلَيْهُ وتعليمه.

يقول النبي ﷺ: «الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إلي اللَّهِ مِن الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وفي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ على ما يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ، ولا تَعْجِزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فلا تَقُلْ: لو أَنِّي فَعَلْتُ كان كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللَّهِ وما شَاءَ فَعَلَ، فإن «لو» تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ»(٢).

والذي يقوم بالإضراب لم يأخذ بأسباب القوة، وإنما أخذ بأسباب الضعف، وترك الخيرية والأمر المحبوب، ولم يحرص على ما ينفعه،

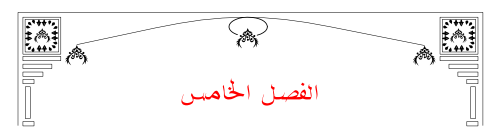
<sup>(</sup>۱) انظر: «بدائع الصنائع» (۶/ ۳۱)، «المغني» (٦/ ٣٥٦)، «مواهب الجليل» (٣/ ٢٢٢)، «الأشباه والنظائر» للسيوطي (ص ١٨١)، «كشاف القناع» (٤/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠٥٢) من حديث أبي هريرة رهيه الم

وإنما حرص على ما فيه مضرته، ولم يستعن بالله تعالى، وإنما استعان بما هو معصية؛ ولهذا وكله الله تعالى إلى نفسه، ثم إنه عجَز وأظهر العجز.

الوجه الثاني: أن النكاية الحقيقية بالأعداء إنما تكون بالاستمساك بالشرع الذي هم يحاربونه، وهذا الشرع قد حرم إتلاف النفس.

الوجه الثالث: أن المصلحة المرجوة من وراء الإضرار بالنفس وقتلها إنما هي مصلحة ظنية، والإبقاء على النفس من الهلكة مصلحتها قطعية، فلا يقدم الظني على القطعي.



# تحريم دماء المؤمنين، وسد الذرائع المفضية إليها

# المبحث الأول تحريم دماء المؤمنين

لقد حرم الله تعالى قتل المؤمن بغير حق، وجاءت النصوص فيها الوعيد العظيم لمن قتل مؤمنًا.

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللَّهَ عَذَا فَجَزَا فَجَزَا وُهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السَّاء: ٩٣].

قال ابن القيم كَلَّشُ: «وقد جعل الله سبحانه جزاء قتل النفس المؤمنة عمدًا الخلود في النار، وغضب الجبار، ولعنته، وإعداد العذاب العظيم له. هذا موجب قتل المؤمن عمدًا»(١).

وسبق ذكر الآيات الدالة على تحريم قتل النفس بغير حق، والمؤمن داخل فيها دخولًا أوليًا، فلا حاجة لإعادتها هنا.

كما أن السنة قد دلت على عظم تحريم دماء المؤمنين، وأنها جرم شنيع،

<sup>(</sup>۱) «الجواب الكافي» (ص١٠١).

وقد تواترت بذلك النصوص، ومن هذه النصوص:

١ - عن عُبَادَةَ بن الصَّامِتِ أن رسول الله ﷺ قال: «من قَتَلَ مُؤْمِنًا فاغتبط بِقَتْلِهِ ؛ لم يَقْبَلْ الله منه صَرْفًا ولا عَدْلًا»(١).

قال أبو داود: «قال خالد بن دهقان: سَأَلْتُ يحيى بن يحيى الْغَسَّانِيَّ عن قَوْلِهِ: «اعْتَبَطَ بِقَتْلِهِ» قال: الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ في الْفِتْنَةِ فَيَقْتُلُ أَحَدُهُمْ فَيَرَى أَنَّهُ على هُدًى لَا يَسْتَغْفِرُ اللَّهَ يَعْنِي من ذلك. قال أبو دَاوُد: وقال: فَاعْتَبَطَ يَصُبُّ دَمَهُ صَبًّا» (٢).

قال ابن الأثير كَلَّهُ مبينًا كلام يحيى الغساني: «وهذا التفسير يدل على أنه من الغبطة – بالغين المعجمة – وهي الفرح والسرور وحسن الحال؛ لأن القاتل يفرح بقتل خصمه، فإذا كان المقتول مؤمنًا، وفرح بقتله، دخل في هذا الوعيد»(٣).

٢- سُئِلَ ابن عَبَّاسٍ عن رَجُلٍ قَتَلَ مُؤْمِناً ثُمَّ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَى قال: «وَيْحَكَ وَأَنَّى له الْهُدَى؟! سمعت نَبِيَّكُمْ ﷺ يقول: يجئ الْمَقْتُولُ مُتَعَلِّقاً بِالْقَاتِلِ يقول: يا رَبِّ سَلْ هذا فِيمَ قتلني، والله لقد أَنْزَلَهَا الله على على فَتَعَلِّقاً بِالْقَاتِلِ يقول: يا رَبِّ سَلْ هذا فِيمَ قتلني، والله لقد أَنْزَلَهَا الله على على فَتَعَلِّق وما نَسَخَهَا بَعْدَ إِذْ أَنْزَلَهَا، وَيْحَكَ وأنى له الْهُدَى؟!»(٤).

(۱) رواه أبو داود في «سننه» (۱۰۳/٤)، ورجاله موثوقون كما يقول الشوكاني في «نيل الأوطار» (۷/ ۱۹۷) وصححه الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (۲/ ۱۹۰۱).

(٣) «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣/ ١٧٢).

<sup>(</sup>۲) «سنن أبي داود (۶/ ۱۰٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده» (١/ ٢٢٢)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٨٦)، وفي «المجتبى» (٧/ ٨٥٨)، و(٨/ ٦٣)، والحميدي في «مسنده» (١/ ٢٢٨). =

٣ - عن عبد الله بن عمر على قال: قال رسول الله على الرَّجُلُ الله على الرَّجُلُ من أمتي إلى الرَّجُلِ لِيَقْتُلَهُ ، فَلْيَقُلْ هَكَذَا: فَالْمَقْتُولُ في الْجَنَّةِ وَالْقَاتِلُ في النَّارِ» (١).
النَّارِ» (١).

2 - وعن أبي هريرة وَ الله عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟ قالوا: الْمُفْلِسُ فِينَا مِن لَا دِرْهَمَ له ولا مَتَاعَ ، فقال: إِنَّ الْمُفْلِسَ مِن أُمَّتِي يَأْتِي يوم الْقِيَامَةِ بِصَلَاةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ ، وَيَأْتِي قد شَتَمَ هذا ، وَقَذَفَ هذا ، وَأَكَلَ مَالَ هذا ، وَسَفَكَ دَمَ هذا ، وَضَرَبَ هذا ؛ فَيُعْطَى هذا من حَسنَاتِهِ وَهَذَا من حَسنَاتِهِ وَهَذَا من حَسنَاتِهِ ، فَإِنْ فَنِيَتْ حَسنَاتُهُ قبل أَنْ يُقْضَى ما عليه أُخِذَ من خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عليه ، ثُمَّ طُرِحَ في النَّارِ (٢٠).

٥ – عن ابن عَبَّاسٍ اللَّهِ عَلَيْهُ خَطَبَ الناس يوم النَّحْرِ فقال: «فأيُّ بَلَدٍ هذا؟» قالوا: بَلَدٌ حَرَامٌ، قال: «فأيُّ شَهْرٍ هذا؟» قالوا: شَهْرٌ حَرَامٌ، قال: «فإن قالوا: بَلَدٌ حَرَامٌ، قال: «فأي شَهْرٍ هذا؟ في دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هذا، في بَلَدِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا»، فأعَادَهَا مِرَارًا، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ، فقال: «اللهم بَلَدِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا»، فأعَادَهَا مِرَارًا، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ، فقال: «اللهم

<sup>=</sup> وأخرجه - بنحوه - أحمد في «مسنده» (٥/٣٦٧)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٨٦)، وفي «المجتبى» (٧/ ٨٤)، والروياني في «مسنده» (٢/ ٢٨٦) من حديث جندب. قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧/ ٢٩٤): «رجاله رجال الصحيح». وأخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٨٦) قال الألباني كله في صحيح «الترغيب والترهيب»: «صحيح لغيره».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (۲/ ۹٦)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (۲/ ۲۸۳)، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۷/ ۲۹۷): «رجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۲) ۱۹۹۷).

هل بَلَّغْتُ، اللهم هل بَلَّغْتُ»، قال ابن عَبَّاسِ عَبَّاسِ فَوَالَّذِي نَفْسِي بيده إِنَّهَا لَوَصِيَّتُهُ إلى أُمَّتِهِ، فَلْيُبْلِغْ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْض» (١٠).

7 - عن أبي هريرة على أن رسول الله على قال: «لَا تَحَاسَدُوا، ولا تَنَاجَشُوا، ولا تَنَاجَشُوا، ولا تَبَعْ بَعْضُكُمْ على بَيْعِ بَعْض، وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِم، لَا يَظْلِمُهُ، ولا يَخْذُلُهُ، ولا يَخْذُلُهُ، ولا يَحْذُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْشِبِ ولا يَحْقِرُهُ، التَّقْوَى هاهنا - وَيُشِيرُ إلى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ - بِحَسْبِ الْمُرْعُ مِن الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِم، كُلُّ الْمُسْلِم على الْمُسْلِم حَرَامٌ: وَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْضُهُ (٢).

٧ - عن عبد الله بن مسعود رضي أن رسول الله على قال: «لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئِ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إلا الله وَأَنِّي رسول اللَّهِ إلا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيِّبُ الزَّانِي، والمفارق لدينه التَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ» (٣).

٨ - عن عبد الله بن عمر على قال: قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله بن عمر على الله وأنّ مُحَمَّدًا رسول اللّه، وَيُقِيمُوا النّاس حتى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إلا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رسول اللّه، وَيُقِيمُوا الصَّلَاة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فإذا فَعَلُوا ذلك عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ الْإِسْلَام، وَحِسَابُهُمْ على اللَّهِ»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۲/ ٦١٩)، وأخرجه البخاري (۱/ ٣٧) بنحوه من حديث أبي بكرة صفيه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ١٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٢١)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (١/ ١٧) ومسلم في «صحيحه» (١/ ٥٣).

9 - عن أبي مَالِكٍ عن أبيه قال: سمعت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يقول: «من قال: لَا إِلَهَ إِلاَ الله وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ من دُونِ اللَّهِ حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسَابُهُ على اللَّهِ »(١).

١٠ - عن أنس بن مَالِكِ قال: قال رسول اللَّهِ ﷺ: «من صلى صَلاتَنا، وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا، وَأَكُلَ ذَبِيحَتَنَا، فَذَلِكَ الْمُسْلِمُ الذي له ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ،
فلا تُخْفِرُوا اللَّهَ في ذِمَّتِهِ»(٢).

11 - عن عبد الله بن مسعود رضي أن رسول الله على قال: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفُرٌ» (٣). ففرق النبي عَلَيْ بين السباب والقتال، فسمى الأول فسوقًا، وسمى الآخر كفرًا، فدل هذا على عظم قتل أهل الإسلام.

وهذا الكفر كفر غير مخرج من الملة.

قال ابن القيم كَلَّهُ وهو يذكر أقسام الكفر: «وقد أعلن النبي عَلَيْهُ بما قلناه في قوله في الحديث الصحيح: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر». ففرق بين

<sup>=</sup> ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (١٥٣/١) من حديث أنس بن مالك رضيه. ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (٢/ ١٥٣) و (٢/ ٢٥٣٨) و (٢/ ٢٦٥٧)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ٥١) من حديث أبي هريرة عن عمر بن الخطاب رضيه. ورواه بنحوه البخاري في «صحيحه» (٣/ ١٠٧٧)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ٢٥) من حديث أبي هريرة رضيه.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في «صحيحه» (۱/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في «صحيحه» (١/٣٥١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في «صحيحه» (١/ ٢٧) و(٥/ ٢٢٤٧) و(٦/ ٢٥٩٢)، ومسلم في «صحيحه» (١/ ٨١).

قتاله وسبابه، وجعل أحدهما فسوقًا لا يكفر به، والآخر كفرًا، ومعلوم أنه إنما أراد الكفر العملي لا الاعتقادي، وهذا الكفر لا يخرجه من الدائرة الإسلامية والملة بالكلية، كما لا يخرج الزاني والسارق والشارب من الملة وإن زال عنه اسم الإيمان، وهذا التفصيل هو قول الصحابة الذين هم أعلم الأمة بكتاب الله وبالإسلام والكفر ولوازمهما، فلا تتلقى هذه المسائل إلا عنهم، فإن المتأخرين لم يفهموا مرادهم فانقسموا فريقين: فريقًا أخرجوا من الملة بالكبائر، وقضوا على أصحابها بالخلود في النار، وفريقًا جعلوهم مؤمنين كاملي الإيمان، فهؤلاء غلوا وهؤلاء جفوا، وهدى الله أهل السنة للطريقة المثلى والقول الوسط الذي هو في المذاهب كالإسلام في الملل، فهاهنا كفر دون كفر، ونفاق دون نفاق، وشرك دون شرك، وفسوق دون فسوق، وظلم دون ظلم»(۱).

وقال ابن رجب عَلَيه: «وقد ظهر لي في القرآن شاهد لتسمية القتال كفرًا، وهو قوله تعالى مخاطبًا لأهل الكتاب: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ لاَ شَفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَهُو قوله تعالى مخاطبًا لأهل الكتاب: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ لاَ شَفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلا تُحْرِجُونَ أَنفُسكُمْ مِّن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ أَقَرُرْتُمْ وَأَنتُمْ مَّن دِيكِهِمْ تَظُهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِثْمِ تَقَلْفُرُونَ اَنفُسكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِّن دِيكِهِمْ تَظُهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفكدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُومِنُونَ وَأَلْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفكدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفتُومِنُونَ بِبَعْضَ اللهِ عَلَيْكُمْ الله والله والمحتلى المحتلى الله والكتاب أن يقتل بعضهم بعضًا ، أو يخرج بعضهم بعضًا من داره ، كان اليهود حلفاء الأوس والخزرج بالمدينة ، فكان إذا وقع بين داره ، كان اليهود حلفاء الأوس والخزرج بالمدينة ، فكان إذا وقع بين

(۱) «الصلاة» (ص ۷۳ – ۷۶).

الأوس أوالخزرج وبين اليهود قتال ساعد كل فريق من اليهود أحلافه من الأوس والخزرج على أعدائهم، فقتلوهم معهم، وأخرجوهم معهم من ديارهم بعد أن حرم عليهم ذلك في كتابهم، وأقروا به وشهدوا به، ثم بعد أن يؤسر أولئك اليهود يفدوهم هؤلاء الذين قاتلوهم؛ امتثالًا لما أمروا به في كتابهم من افتداء الأسرى منهم، فسمى الله شي فعلهم للافتداء لإخوانهم إيمانًا بالكتاب، وسمى قتلهم وإخراجهم من ديارهم كفرًا بالكتاب؛ فدلت هذه الآية على أن القتال والإخراج من الديار إذا كان محرمًا يسمى كفرًا، وعلى أن فعل بعض الطاعات يسمى إيمانًا؛ لأنه سمى افتداءهم للأسارى إيمانًا؛ وهذا حسن جدًّا، ولم أر أحدًا من المفسرين تعرض له، ولله الحمد والمنة»(۱).

17 - وعن أبي بكرة و المُسْلِمَانِ عِلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «إذا الْتَقَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ» فقلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، هذا الْقَاتِلُ؛ فما بَالُ الْمَقْتُولِ؟ قال: «إنه كان حَرِيصًا على قَتْلِ صَاحِبِهِ» (٢٠).

وليس القتال خاصًّا بالسيف، وإنما بكل ما هو آلة للقتال، كالخنجر، والبندق وغيرها، وإنما ذكر السيف؛ لكونه هو الغالب<sup>(٣)</sup>.

قال أبو سليمان الخطابي كَلَّهُ: «قوله: القاتل والمقتول في النار. هذا إنما يكون كذلك إذا لم يكونا يتقاتلان على تأويل، إنما يتقاتلان على

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري»، لابن رجب (۱/ ۲۰۲ – ۲۰۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۱/ ۲۰) و(٦/ ۲۵۲۰) ومسلم في «صحيحه» (٢/ ٢٠١٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «فيض القدير» (١/ ٣٠٠)، «التيسير شرح الجامع الصغير» (١/ ٧٩).

عداوة بينهما، أو عصبية، أو طلب دنيا ونحوها من الأمور، فأما من قاتل أهل البغي على الصفة التي يجب قتالهم عليها فَقَتَل، أو دافع عن نفسه وحريمه فَقَتَل، فإنه لا يدخل في هذا الوعيد؛ لأنه مأمور بالقتال للذب عن نفسه غير قاصد به قتل صاحبه، ألا تراه يقول: «إنه كان حريصًا على قتل صاحبه» ومن قاتل باغيًا أو قاطع طريق من المسلمين، فإنه لا يحرص على قتله، إنما يدفعه عن نفسه»(۱).

ويدل على ما قاله الخطابي أمره على الخوارج وقتلهم، فليس كل مسلمين يلتقيان بالسلاح في النار، وإنما قد يكونان في النار، وقد يكون أحدهما دون الآخر؛ لدلالة النصوص الكثيرة على ذلك.

وهذه شبهة قد تطرأ، فيشبه على من هم في جيش ولي الأمر أو في شرطته وعسكره، أنه لا يجوز لهم قتال من خرج عليه ؛ لأن هذا من التقاء المسلمين بسيفيهما .

وهذه شبهة باطلة، تبطلها النصوص الكثيرة عن النبي على التي فيها الأمر بقتال الخوارج وقتلهم، والأمر بلزوم جماعة المسلمين وإمامهم، بل الواجب على من ولاه الله تعالى أمن المسلمين بتولية ولي الأمر له أن يجتهد في قتالهم، فإنه إذا قتل فهو من خير قتلى تحت أديم السماء، ومن قتلهم فهم شر قتلى تحت أديم السماء.

١٣ - عن عبد الله بن عمر ﴿ قَالَ : بَعَثَ النبي ﷺ خَالِدَ بن الْوَلِيدِ إلى بَنِي جَذِيمَةَ ، فَدَعَاهُمْ إلى الْإِسْلَامِ ، فلم يُحْسِنُوا أَنْ يَقُولُوا : أَسْلَمْنَا ، فَجَعَلُوا

<sup>(</sup>١) «أعلام الحديث» (٤/ ٢٣٠٢).

يَقُولُونَ: صَبَأْنَا، صَبَأْنَا، فَجَعَلَ خَالِدٌ يَقْتُلُ منهم وَيَأْسِرُ، وَدَفَعَ إلى كل رَجُلٍ مِنَّا أَسِيرَهُ، فقلت: مِنَّا أَسِيرَهُ، حتى إذا كان يَوْمٌ أَمَرَ خَالِدٌ أَنْ يَقْتُلَ كُلُّ رَجُلٍ مِنَّا أَسِيرَهُ، فقلت: والله لَا أَقْتُلُ أَسِيرِي، ولا يَقْتُلُ رَجُلٌ من أَصْحَابِي أَسِيرَهُ حتى قَدِمْنَا على النبي عَلَيْ فَذَكَرْنَاهُ، فَرَفَعَ النبي عَلَيْ يديه، فقال: «اللهم إني أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ خَالِدٌ» مَرَّتَيْنِ (۱).

قال أبو سليمان الخطابي كَلَّهُ: "إنما نقم رسول الله عَلَيْهُ من خالد موضع العجلة، وترك التثبت في أمرهم إلى أن يتبين المراد من قولهم: صبأنا؛ لأن الصبأ معناه الخروج من دين، يقال: صبأ الرجل فهو صابيء، إذا خرج من دين كان فيه إلى دين آخر؛ ولذلك كان المشركون يدعون رسول الله عليه الصابىء؛ وذلك لمخالفته دين قومه.

وقولهم: «صبأنا» كلام يحتمل أن يكون معناه خرجنا من ديننا إلى دين آخر غير الإسلام من يهودية أو غيرهما من الأديان والنحل، فلما لم يكن هذا القول صريحًا في الانتقال إلى دين الإسلام نفذ خالد الأمر الأول في قتالهم، إذ لم يوجد شريطة حقن الدم بصريح الاسم، وقد يحتمل أن يكون خالد إنما لم يكف عن قتالهم بهذا القول من قبل أنه ظن أنهم عدلوا عن اسم الإسلام إليه أنفة من الاستسلام والانقياد، فلم ير ذلك القول منهم إقرارًا بالدين» (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في «صحيحه» (٤/ ١٥٧٧) و(٦/ ٢٦٢٨).

<sup>(</sup>٢) «أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري» (٣/ ١٧٦٤ - ١٧٦٥)، وانظر: «التوضيح لشرح الجامع الصحيح» (٢١/ ٤٩٨ - ٤٩٩).

وقال ابن بطال عَلَهُ: «يدل تبرؤه عَلَيْهُ من قتل خالد للذين قالوا: صبأنا. أن قتله لهم حكم منه بغير الحق؛ لأن الله يعلم الألسنة كلها ويقبل الإيمان من جميع أهل الملل بألسنتهم»(١)، ولكن لما كان خالد هَيْهُ مجتهدًا، فإن النبي لم يؤاخذه.

١٤ - عن البراء بن عازب أن رسول الله ﷺ قال: «لَزَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ على اللَّهِ من قَتْلِ مُؤْمِنٍ بِغَيْرِ حَقِّ »(٢).

قال الطيبي كَلَّشُهُ: «الدنيا: عبارة عن الدار القربي التي هي معبر للدار الأخرى، وهي مزرعة لها، وما خلقت السماوات والأرض إلا لتكون مسارح أنظار المتبصرين، ومتعبدات المطيعين، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَطِلاً ﴾ [آل عمران: ١٩١] أي: بغير حكمة، بل خلقتها لأن تجعلها مساكن للمكلفين، وأدلة لهم على معرفتك، فمن حاول قتل من خلقت الدنيا لأجله، فقد حاول زوال الدنيا» (٣).

(۱) «شرح صحیح البخاري»، لابن بطال (۸/ ۲٦۰).

(۲) أخرجه ابن ماجه في «سننه» (۲/ ۸۷٤) وصححه الألباني. انظر: «غاية المرام»
(ص۳۵۳).

ورواه النسائي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٨٤)، وفي «المجتبى» (٧/ ٨٢)، والترمذي في «جامعه» (٤/ ٢١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٢٢)، والبزار في «مسنده» (٦/ ٣٧٥)، من حديث عبد الله بن عمرو، وقد اختلف في رفعه ووقفه، ومثل هذا لا يمكن أن يقال بالرأى. والله أعلم.

(٣) «الكاشف عن حقائق السنن» (٨/ ٢٤٦٣).

١٥ - وعن أبي الدرداء و الله عليه قال: سمعت رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ يقول: «كُلُّ ذَنْبٍ عَسَى الله أَنْ يَغْفِرَهُ إلا من مَاتَ مُشْرِكًا، أو مُؤْمِنٌ قَتَلَ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا» (١).

فهذه بعض النصوص الدالة على تحريم دماء المؤمنين، وغيرها كثير جدًّا.



(۱) أخرجه أبو داود في «سننه» (٤/ ١٠٣)، والحاكم في «مستدركه» (٤/ ٣٩١) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وابن حبان في «صحيحه» (٣١٨/١٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٢١)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (٩/ ٩٥)، وفي «مسند الشاميين» (٢/ ٢٦٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ١٥٣).

وأخرجه أحمد في «المسند (٤/ ٩٩)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٨٤)، وفي «المجتبى» (٧/ ٨١)، والطبراني في «المعجم الكبير» (١٩/ ٣٦٥)، وفي «المعجم الأوسط» (٥/ ٢١٩)، وفي «مسند الشاميين» (١/ ٢٨٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٩٩) من حديث معاوية ﴿ ﴿ ﴿ وصححه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (٢/ ٩٩).

## المبحث الثاني سد الذرائع المفضية إلى القتل

لقد سد الإسلام الذرائع المفضية إلى القتل بغير حق، وجعلها سياجًا مانعًا، وهي كثيرة جدًّا، سأقتصر على بعضها، فمنها:

١ - تشريعه لحد القصاص، كما قال تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِى الْقَالَى الْقَالِي الْقَالَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْرُونِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْرُونِ اللّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْرَالِ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْ

فهذا القصاص فيه حياة لمن يريد القتل، فإنه إذا علم أنه إذا أقدم على القتل قُتل، فإنه يكف عنه، وهو حياة للآخرين، فإنه يمنع عنهم شر غيرهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (١/ ٦٨)، وابن جرير في «تفسيره» (٢/ ١١٤)، وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (١/ ٤٢١) وعزاه إلى عبد بن حميد، وهذا لفظ ابن جرير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٢٩٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٢٤)، وذكره السيوطي في «الدر المنثور» (١/ ٤٢٢) وعزاه إلى آدم بن إياس.

والحسن<sup>(۱)</sup>، وسعید بن جبیر<sup>(۲)</sup>، ومجاهد<sup>(۳)</sup>، والربیع ابن أنس<sup>(٤)</sup>، ومقاتل بن حیان<sup>(۵)</sup> وأبو مالك<sup>(۱)</sup>، وابن زید<sup>(۷)</sup>، والضحاك ابن مزاحم<sup>(۸)</sup>.

قال البغوي عَلَيْهُ: «وذلك أن القاصد للقتل إذا علم أنه إذا قتل يقتل يمتنع عن القتل، فيكون فيه بقاؤه وبقاء من هم بقتله، وقيل في المثل: القتل أنفى للقتل»(٩).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي كلله: «أي تنحقن بذلك الدماء، وتنقمع به الأشقياء؛ لأن من عرف أنه مقتول إذا قتل لا يكاد يصدر منه القتل، وإذا رؤي القاتل مقتولًا انذعر بذلك غيره وانزجر، فلو كانت عقوبة القاتل غير القتل لم يحصل انكفاف الشر الذي يحصل بالقتل،

(۱) أخرجه الشافعي في «مسنده» (ص۱۹۹)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (۱/ ۲۹۷)، وابن أبي حاتم في «السنن الكبرى» (۸/ ٥١)، وفي «معرفة السنن والآثار» (٦/ ١٧٢).

(۲) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٢٩٧).

(٣) أخرجه الشافعي في «مسنده» (ص١٩٩)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٢٩٧)،
والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٥١)، وفي «معرفة السنن والآثار» (٦/ ١٧٢).

(٤) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٢٩٧)، وابن جرير في «تفسيره» (٢/ ١١٤).

(۵) أخرجه الشافعي في «مسنده» (ص۱۹۹)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (۱/ ۲۹۷)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (۱/ ۲۹۷)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۸/ ۲۱) و (۸/ ۲۱)، وفي «معرفة السنن والآثار» (۲/ ۱۷۲).

(٦) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ٢٩٧).

(V) أخرجه ابن جرير في «تفسيره» (۲/ ١١٥).

(٨) أخرجه الشافعي في «مسنده» (ص١٩٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ٥١)، وفي «معرفة السنن والآثار» (٦/ ١٧٢).

(٩) «معالم التنزيل» (١/ ١٤٦)، وانظر: «تفسير القرآن العظيم»، لابن كثير (١/ ٢١٢).

وهكذا سائر الحدود الشرعية فيها من النكاية والانزجار ما يدل على حكمة الحكيم الغفار»(1).

فهذا القصاص شرع لأجل قطع دابر قتل النفوس المؤمنة.

٢ - النهي عن الإشارة بالسلاح والحديد إلى المسلمين في الجد والهزل:

عن أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: «لَا يُشِيرُ أحدكم على أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ، فَإِنه لَا يُدْرِي: لَعَلَّ الشَّيْطَانَ ينزغ في يَدِهِ، فَيَقَعُ في حُفْرَةٍ من النَّارِ»(٢).

قال ابنُ الملقِّن كَلَهُ: «ونهيه عن الإشارة بالسلاح، وأمره أن يمسك نصالها من باب الأدب وقطع الذرائع ألا يشير أحد به خوف ما يؤول منه ويخشى من نزغ الشيطان»(٢).

وقال الحافظ ابن حجر كَلُهُ: «وفي الحديث النهي عما يفضي إلى المحذور وإن لم يكن المحذور محققًا سواء كان ذلك في جد أو هزل»(٤).

وعن أبي هريرة ضَيْطَهُ قال: قال أبو القاسم عَيْكُ : «من أَشَارَ إلى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ، فإن الْمَلائِكَةَ تَلْعَنُهُ حتى يَدَعَهُ، وَإِنْ كان أَخَاهُ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ» (٥٠).

قال أبو العباس القرطبي كلله: «ولعن النبي عليه للمشير بالسلاح: دليل

<sup>(</sup>۱) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٩٢)، ومسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠٢٠).

<sup>(</sup>٣) «التوضيح شرح الجامع الصحيح» (٣٢/ ٣٠٩)، وانظر: «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (١٠/ ٦٧).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (١٣/ ٢٥)، وانظر: «عمدة القاري» (٢٤/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠٢٠).

على تحريم ذلك مطلقًا، جدًّا كان أو هزلًا، ولا يخفى وجه لعن من تعمد ذلك؛ لأنَّه يريد قتل المسلم أو جرحه، وكلاهما كبيرة. وأما إن كان هازلا؟ فلأنه ترويع مسلم، ولا يحل ترويعه؛ ولأنه ذريعة إلى القتل والجرح المحرمين»(١).

وقال الطيبي كَلَّشُهُ: «وإن كان أخاه تتميم لمعنى الملاعبة وعدم القصد في الإشارة، فبدأ بمطلق الأخوّة ثم قيده بالأخوّة بالأب والأم ليؤذن بأن اللعب المحض المُعَرَّى عن شائبة القصد إذا كان حكمه كذا فما ظنك بغيره»(٢).

#### ٣ - النهى عن دخول المساجد والأسواق بنبل بادية نصولها:

عن جَابِرِ بن عبد اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ مَرَّ بِأَسْهُم في الْمَسْجِدِ قد أَبْدَى نُصُولَهَا ، فَأُمِرَ أَنْ يَأْخُذَ بِنُصُولِهَا كَيْ لَا يَخْدِشَ مُسْلِمًا »(٣)

وعنه رضي عن رسول اللَّه عَلَيْ «أَنَّهُ أَمَرَ رَجُلًا كَانَ يَتَصَدَّقُ بِالنَّبْلِ في الْمَسْجِدِ أَنْ لَا يَمُرَّ بِهَا إلا وهو آخِذٌ بِنُصُولِهَا»(٤).

وعن أبي مُوسَى أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قال: «إذا مَرَّ أحدكم في مَجْلِسِ أو سُوقٍ وَبِيَدِهِ نَبْلٌ، فَلْيَأْخُذْ بِنِصَالِهَا، ثُمَّ لِيَأْخُذْ بِنِصَالِهَا، ثُمَّ لِيَأْخُذْ بِنِصَالِهَا، ثُمَّ لِيَأْخُذْ بِنِصَالِهَا، ثُمَّ لِيَأْخُذُ بِنِصَالِهَا» (٥).

(۱) «المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم» (٦/ ٦٠١)، وانظر: «طرح التثريب في شرح التقريب»، لزين الدين العراقي (٧/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) «الكاشف عن حقائق السنن» (٨/ ٢٤٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٢٠١٩/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٢٠١٩/٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠١٩).

وفي لفظ أن النبي ﷺ قال: «إذا مَرَّ أحدكم في مَسْجِدِنَا أو في سُوقِنَا وَمَعَهُ نَبْلٌ، فَلْيُمْسِكْ على نِصَالِهَا، أو قال: فَلْيَقْبِضْ بِكَفِّهِ؛ أَنْ يُصِيبَ أَحَدًا من الْمُسْلِمِينَ منها بشيء »(١).

فالنبي عَلَيْهِ ذكر العلة في هذا النهي، وهي خشيته عَلَيْهِ أن تصيب النبل أحدًا من المسلمين.

### ٤ - النهى عن تعاطى السيف مسلولًا:

عن جابر ضِيْطِيهُ أَنَّ النبي عَيْكِيُّةِ: «نهي أَنْ يُتَعَاطَى السَّيْفُ مَسْلُولًا»(٢).

وعن أبي بكرة ولي قال: أتى رسول الله على قَوْم يَتَعَاطَوْنَ سَيْفاً مَسْلُولاً، فقال: «لَعَنَ الله من فَعَلَ هذا! أَوَلَيْسَ قد نَهَيْتُ عن هذا؟ ثُمَّ قال: إذا سَلَّ أحدكم سَيْفَهُ فَنَظَرَ إليه فَأَرَادَ أَنْ يُنَاوِلَهُ أَخَاهُ، فَلْيُغْمِدْهُ ثُمَّ يُنَاوِلُهُ إِيَّاهُ» (٣).

قال ابن العربي كَلَّهُ: «إذا استحق الذي يشير بالحديدة اللعن فكيف الذي يصيب بها؟! وانما يستحق اللعن إذا كانت إشارته تهديدًا؛ سواء كان جادًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٩٢)، ومسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٠١٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في «مسنده» (۳/ ۳۰۰)، و(۳/ ۳۲۱)، وأبو داود في «سننه» (۳/ ۳۱)، والترمذي في «فتح الباري» والترمذي في «جامعه» (٤/ ٤٦٤)، وصححه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (۲۰/ ۲۵)، والشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «صحيح سنن أبي داود»، وفي «صحيح سنن الترمذي».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «مسنده» (٥/ ٤١)، والحاكم في «مستدركه» (٤/ ٣٢٣). قال الحاكم: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه». وجود الحافظ ابن حجر إسناده في «فتح الباري» (١٣/ ٢٥).

أم لاعبًا كما تقدم، وإنما أوخذ اللاعب لما أدخله على أخيه من الروع، ولا يخفى أن إثم الهازل دون إثم الجاد، وإنما نُهى عن تعاطي السيف مسلولًا لما يخاف من الغفلة عند التناول؛ فيسقط فيؤذي»(١)

### ٥ - النهي عن المؤذي من السرعة في السير:

عن ابن عَبَّاسٍ عَلِيَّا أَنَّهُ دَفَعَ مع النبي عَلَيْهِ يوم عَرَفَةَ فَسَمِعَ النبي عَلَيْهُ وَرَاءَهُ زَجْرًا شَدِيدًا وَضَرْبًا وَصَوْتًا لِلْإِبِلِ، فَأَشَارَ بِسَوْطِهِ إِلَيْهِمْ، وقال: «أَيُّهَا الناس، عَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ، فإن الْبِرَّ ليس بِالْإِيضَاعِ»(٢).

والإيضاع: السير السريع<sup>(۳)</sup>، فإن السير السريع مؤذ للناس في حال اجتماعهم، أو طرقهم العامة؛ ولذا صار تكلفه مما ليس يتقرب به<sup>(٤)</sup>.

#### ٦ - نهى الأقوياء عن مزاحمة الضعفاء:

عن عمر بن الخطاب رضي أن النبي عَلَيْهُ قال له: «يا عُمَرُ، إِنَّكَ رَجُلٌ قوي لاَ تُزَاحِمْ على الْحَجَرِ؛ فَتُؤْذِي الضَّعِيفَ، إن وَجَدْتَ خَلْوَةً فَاسْتَلِمْهُ، وَإِلاَّ فَاسْتَقْبِلْهُ فَهَلِّلْ وَكَبِّرْ»(٥).

#### 

(۱) «فتح الباري» (۱۳/ ۲۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۲/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحیح البخاری (٢/ ٦٠١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» (٣/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في «مسنده» (١/ ٢٨)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٨٠)، قال الشيخ الألباني: «حديث قوي».



# المبحث الأول وجوب الوفاء بالعهد

إن الوفاء بالعهود أمر اتفقت عليه الأديان كلها، قال ابن عباس والمنطقة في المحلومايا التي في سورة الأنعام: «هذه الآيات محكمات في جميع الكتب لم ينسخهن شيء، وهن محرمات على بني آدم كلهم، وهن أم الكتاب من عمل بهن دخل الجنة، ومن تركهن دخل النار»(١).

وهي صفة لازمة للرسل على الله في حديث هرقل مع أبي سفيان قال هرقل: «وَسَأَلْتُكَ هل يَغْدِرُ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لَا ، وَكَذَلِكَ الرُّسُلُ لَا تَغْدِرُ» (٢).

قال ابن بطال كَلَشُّ: «وإنما قال هذا هرقل؛ لأنه وجد في الإنجيل صفته، وصفة جميع الأنبياء عليه أنه لا يجوز عليهم صفات النقص»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البغوي في «تفسيره» (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في "صحيحه" (۱/۸) و(۱۲۵۸)، ومسلم في "صحيحه" (۳/ ۱۳۹۵).

<sup>(</sup>٣) «شرح صحيح البخاري»، لابن بطال (٥/ ١٩١).

وقال في موضع آخر «قد جاء فضل الوفاء بالعهد وذم الختر في غير موضع في الكتاب والسنة، وإنما أشار البخارى في هذا الحديث إلى سؤال هرقل لأبي سفيان: هل يغدر؟ إذ كان الغدر عند كل أمة مذمومًا قبيحًا، وليس هو من صفات رسل الله، فأراد أن يمتحن بذلك صدق النبي على أخبرت عن ولم يف بعهد لا يجوز أن يكون نبيًا؛ لأن الأنبياء والرسل الله أخبرت عن الله بفضل من وفي بعهده وذم من غدر وختر»(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «فجعل هذا صفة لازمة للمرسلين» (٢). والوفاء بالعهود كما قال العلامة ابن عاشور كَلَّهُ «من أصول حرمة الأمة

والوقاء بالعهود عما قال العارمة ابن عاسور هي "من اصول حرمة في نظر الأمم والثقة بها؛ للانزواء تحت سلطانها» (٣).

وقد أمر الله تعالى بالوفاء بها، وأثنى على الموفين بها، وتوعد من نكثها بالحرمان من الجنة، وبين أن نقضها من خصال أهل الكفر.

يقول الله تعالى: ﴿ وَبِعَهَدِ ٱللَّهِ أَوْفُوا ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُمْ بِهِ الْعَلَكُورُ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

قال ابن عاشور كَلَّهُ: ﴿ وَبِعَهَ لِهِ اللهِ أَوْفُوأً ﴾. وعهد الله المأمور بالإيفاء به هو كلّ عهد فيه معنى الانتساب إلى الله الذي اقتضته الإضافة، إذ الإضافة هنا يصحّ أن تكون إضافة المصدر إلى الفاعل، أي ما عهد اللَّهُ به إليكم من الشّرائع، ويصحّ أن تكون إضافة المصدر إلى مفعوله، أي ما عاهدتم الله أن

<sup>(</sup>۱) «شرح صحيح البخاري» (٥/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>۲) «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» (۲۹/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) «التحرير والتنوير» (١٥/ ٩٧).

تفعلوه، والتزمتموه وتقلّدتموه، ويصحّ أن تكون الإضافة لأدنى ملابسة، أى العهد الذي أمر الله بحفظه، وحذر من ختره، وهو العهود التي تنعقد بين الناس بعضهم مع بعض سواء كان بين القبائل أم كان بين الآحاد. ولأجل مراعاة هذه المعانى النّاشئة عن صلاحيّة الإضافة لإفادتها عُدِل إلى طريق إسناد اسم العهد إلى اسم الجلالة بطريق الإضافة دون طريق الفعل، بأن يقال: وبما عاهدتم الله عليه، أو نحو ذلك ما لا يحتمل إلاّ معنى واحداً. وإذا كان الخطاب بقوله: ﴿ تَعَالَوْا ﴾ للمشركين تعيّن أن يكون العهد شيئاً قد تقرّرت معرفته بينهم، وهو العهود التي يعقدونها بالموالاة والصّلح أو نحو ذلك، فهو يدعوهم إلى الوفاء بما عاقدوا عليه. وأضيف إلى الله لأنَّهم كانوا يتحالفون عند التّعاقد، ولذلك يسمّون العهد حِلْفاً... فالآية آمرة لهم بالوفاء، وكان العرب يتمادحون به. ومن العهود المقرّرة بينهم: حلف الفضول، وحلف المطيّبين، وكالهما كان في الجاهليّة على نفى الظّلم والجور عن القاطنين بمكّة، وذلك تحقيق لعهد الله لإبراهيم عليه أن يجعل مكّة بلداً آمناً ومن دخله كان آمناً ، وقد اعتدى المشركون على ضعفاء المؤمنين وظلموهم مثلُ عمار، وبلال، وعامر بن فهيرة، ونحوهم، فهو يقول لهم فيما يتلو عليهم: إنَّ خفر عهد الله بأمان مكّة، وخفر عهودكم بذلك، أولى بأن تحرّموه من مزاعمكم الكاذبة فيما حرّمتم وفصّلتم، فهذا هو الوجه في تفسير قوله: ﴿وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ﴾.

وتقديم المجرور على عامله للاهتمام بأمر العهد وصرف ذهن السّامع عند، ليتقرّر في ذهنه ما يرد بعده من الأمر بالوفاء، أي إن كنتم تَرَون

الوفاء بالعهد مدحة، فعهد الله أولى بالوفاء، وأنتم قد اخترتموه»(١).

ويقول الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَ دَلُّهُ وَلَا نَنْقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۞ ﴾ [النحل: ٩١].

قال الإمام محمد بن جرير الطبري كَلَّهُ: «يقول تعالى ذكره: وأوفوا بميثاق الله إذا واثقتموه، وعقده إذا عاقدتموه، فأوجبتم به على أنفسكم حقًا لمن عاقدتموه به وواثقتموه عليه»(٢).

وقال الحافظ ابن كثير كَلَيْهُ: «هذا مما يأمر الله تعالى به، وهو الوفاء بالعهود والمواثيق والمحافظة على الأيمان المؤكدة»(٣).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي كلَّه: "وهذا يشمل جميع ما عاهد العبد عليه ربه من العبادات والنذور والأيمان التي عقدها إذا كان الوفاء بها برًّا، ويشمل أيضًا ما تعاقد عليه هو وغيره كالعهود بين المتعاقدين، وكالوعد الذي يعده العبد لغيره ويؤكده على نفسه، فعليه في جميع ذلك الوفاء وتتميمها مع القدرة»(٤).

وقال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي كلله: «أمر جل وعلا في هذه الآية الكريمة عباده أن يوفوا بعهد الله إذا عاهدوا، وظاهر الآية أنه شامل لجميع

<sup>(1) «</sup>التحرير والتنوير» (٨/ ١٦٩).

<sup>(</sup>۲) «تفسیر ابن جریر» (۱۱۶/۱۶).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرآن العظيم» (٢/ ٥٨٤).

<sup>(</sup>٤) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٤٤٨).

العهود فيما بين العبد وربه، وفيما بينه وبين الناس، وكرر هذا في مواضع أُخر؛ كقوله في «الأنعام»: ﴿وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُوأً ﴾ [الأنعام: ١٥٢] الآية، وقوله في «الإسراء»: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِلَّا ٱلْعَهْدَ كَانَ مَشْوُلًا ﴾ [الإسراء: ٣٤].

وبين في مواضع أخر: أن من نقض العهد إنما يضر بذلك نفسه، وأن من أوفى به يؤتيه الله الأجر العظيم على ذلك؛ وذلك في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ اللّهِ يَدُ اللّهِ فَوْقَ آيَدِيهِمْ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ مَا يُبكُونَكَ إِنَّمَا يُنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ أَوْفَى بِمَا عَلَهَدُ عَلَيْهُ ٱللّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ الفتح: ١٠]، وبين في مواضع آخر: أن نقض الميثاق يستوجب اللعن؛ وذلك في قوله: ﴿فَيَمَا مَا يَنكُهُمُ هُوالمائدة: ١٣] الآية (١٠).

ويقول تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤].

قال ابن جزي القرطبي عَلَيْهُ: ﴿ وَأُوَفُواْ بِٱلْعَهْدِ ﴾ عام في العهود مع الله ومع الناس. ﴿ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما أن يكون في معنى الطلب أي يطلب الوفاء به، والثاني أن يكون المعنى يسأل عنه يوم القيامة هل وفي به أم لا ﴾ (٢).

وقال الحافظ ابن كثير كَلَيْهُ: «أي الذي تعاهدون عليه الناس والعقود التي تعاملونهم بها، فإن العهد والعقد كل منهما يُسأل صاحبه عنه ﴿إِنَّ ٱلْعَهْدَ كُلُ مَنْهُ وَلَا ﴾ أي عنه (٣).

 <sup>«</sup>أضواء البيان» (٢/ ٤٣٨ – ٤٣٩).

<sup>(</sup>۲) «التسهيل لعلوم التنزيل» (۲/ ۱۷۱).

<sup>(</sup>٣) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٤٠).

ويقول الله تعالى مثنيًا على الموفين بالعهود: ﴿ اللهِ لَأَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيتِيَ وَعَالَى الْمَشْرِقِ وَٱلْمَلَيْبِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيتِيَ وَعَالَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَى ٱلْقُرْبَ وَٱلْمَتَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّابِلِينَ وَفِي الشَّالِينِ وَفِي الشَّابِلِينَ وَفِي الْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُوا وَٱلصَّلِينَ فِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُدُوا وَٱلصَّلِينَ فِي الْبَالِينَ وَهِي الْمُأْسَلُونَ وَالصَّلِينَ فِي الْمُأْسَالِقَ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَئِكَ ٱللّذِينَ صَدَقُولًا وَٱلْوَلَيْكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴿ البقرة: ١٧٧].

ويقول الله تعالى: ﴿ بَكِنَ مَنُ أَوْفَى بِعَهْدِهِ ۚ وَاتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٢٦].

ويقول الله تعالى: ﴿ اللَّهِ يَوْفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيثُنَى ﴿ وَ اللَّهِ يَ مَلُونَ مَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيثُنَى ﴿ وَ اللَّهِ عَلَا مَا اللَّهُ بِهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيثُونَ وَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن صَلَّحَ مِنْ ءَابَآمِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيّتَهِمْ وَالْمَلْتَهِكَ اللَّهِ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن صَلَّحَ مِنْ ءَابَآمِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيّتَهِمْ وَالْمَلْتَهِكَ اللَّهُ وَالْمَلْتَهِكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ عَلْمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعُمْ عُقْبَى اللَّالِ ﴾ [الرعد: ٢٠-٢٤].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «فمن لم يتصف بهذه الصفات لم يكن من الوراثين؛ لأن ظاهر الآية الحصر، فإن إدخال الفصل بين المبتدأ والخبر

يشعر بالحصر، ومن لم يكن وارثي الجنة كان معرضًا للعقوبة إلا أن يعفو الله عنه، فإذا كانت رعاية العهد واجبة فرعايته الوفاء به»(١).

ويقول ابن عاشور كَلَّلَهُ: «والجمع بين رغي الأمانات ورغي العهد؛ لأن العهد كالأمانة؛ لأن الذي عاهدك قد ائتمنك على الوفاء بما يقتضيه ذلك العهد.

وذِكْرهما عقب أداء الزكاة؛ لأن الزكاة أمانة الله عند الذين أنعم عليهم بالمال، ولذلك سُميت: حقّ الله، وحق المال، وحق المسكين».

وينهى تعالى عن نكث العهود فيقول: ﴿ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً ۚ إِنَّمَا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَكُوْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ مُو خَيْرٌ لَكُوْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٩٥].

ويقول الله جل وعلا ذامًّا ناكثي العهود ومتوعدًا لهم: ﴿ اللَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِدِ وَيَقُطَعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِدِ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِدِ وَيَقُطَعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِدِ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِدِ وَيَقُطَعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِدِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ بَعْدُ مِيثَنقِدِ وَيَقُطعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِدِ اللَّهِ اللهِ اللَّهُ اللَّ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على: «فذمهم على نقض عهد الله وقطع ما أمر الله بصلته؛ لأن الواجب: إما بالشرع، وإما بالشرط الذي عقده المرء».

ويقول تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشُتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَيَهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُزَكِّبِهِمْ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِّبِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيهِمْ فَلَا يُزَكِّبِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ الله عمران: ٧٧].

.

<sup>(</sup>۱) «القواعد النورانية» (ص١٩٤ - ١٩٥).

قال السدي عَلَيْهُ: ﴿قَالَ: يَوْم أَنزلت هذه [يعني قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَشُولًا﴾ [الإسراء: ٣٤] كَانَ إنما يسأل عنه، ثُمَّ يدخل الْجَنَّة، فنزلت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشُتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَكِهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ ﴾ (١).

ويقول تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهَدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعَدِ مِيثَاقِهِ - وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ عَ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَيْهِكَ لَمُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَمُمْ سُوَّءُ ٱلدَّارِ ۞ ﴾ [الرعد: ٢٥].

ونقض العهود من خصال الكفار كما تبين من الآيات السابقة، وكما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَابِ عِندَ ٱللَهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ عَهَدَهُمْ فِي عَندَ ٱللَهِ مَنَّ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَلَفَهُمْ لَا يَنْقُونَ ۞ فَإِمَّا لَنْقَفَنَهُمْ فِي كُلِّ مَنَّ وَهُمُ لَا يَنْقُونَ ۞ وَالْنفال: ٥٥-٥٥].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن نَكَثُواْ أَيْمَنَهُم مِّنَ بَعَدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُواْ أَيْمَنَهُم مِّنَ بَعَدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُواْ أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ اللهِ ﴿ وَالتوبة: ١٢].

ويقول الله تعالى: ﴿ أَوَكُلَّمَا عَلَهَدُواْ عَهْدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنْهُمَّ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا

فقد ذم الله تعالى في هذه الآية اليهود الذين ينبذون العهود التي بينهم وبين الله تعالى، والتي بينهم وبين الخلق، فهذه الآية اتفق المفسرون على أنها نزلت في اليهود، لكن ذهبت طائفة إلى أنها نزلت فيمن نبذ عهده مع الله حين أخذ عليهم العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد عليهم العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد العهد عليهم العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد العهد عليهم العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد العليه العهد والميثاق أن يؤمنوا بمحمد الميثاق أن يؤمنوا بمع الميثاق أن يؤمنوا بمحمد الميثاق أن يؤمنوا بمحمد الميثاق أن يؤمنوا بمع الميثاق أن يؤمنوا بمعرا الميثاق أن يؤمنوا الميثاق أن يؤمنوا الميثاق أن يؤمنوا بمعرا الميثاق أن يؤمنوا بمعرا الميثاق أن يؤمنوا أن يؤ

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في «الدر المنثور» (٥/ ٢٨٤) وعزاه إلى ابن أبي حاتم.

قول ابن عباس على الله المنه الله وذهبت طائفة إلى أنها نزلت في اليهود الذين نبذوا عهدهم مع النبي على الله كفعل قريظة والنضير كما هو قول عطاء (٢).

قال الحسن البصري علله: «ليس في الأرض عهد يعاهدون عليه إلا نقضوه ونبذوه، يعاهدون اليوم وينقضون غدًا»(").

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي كَلَّهُ: "وهذا فيه التعجب من كثرة معاهداتهم، وعدم صبرهم على الوفاء بها، ف «كلما» تفيد التكرار، فكلما وجد العهد ترتب عليه النقض، ما السبب في ذلك؟ السبب أن أكثرهم لا يؤمنون، فعدم إيمانهم هو الذي أوجب لهم نقض العهود، ولو صدق إيمانهم لكانوا مثل من قال الله فيهم: ﴿مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا اللهَ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَلْهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ ال

والآيات في هذا كثيرة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ١٨٣)، وابن جرير في «تفسيره» (١/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «زاد المسير»، لابن الجوزي (١/ ١٢٠)، «الجامع لأحكام القرآن» (٢/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٤) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٠٦).

وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ ٱبْلِغُهُ مَأْمَنَهُۚ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ۞ [التوبة: ٦].

وقال تعالى: ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ ۚ إِلَّا اللَّهَ وَقَالَ تعالى: ﴿ كَنْ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ عَهَدَ تُمْ عَندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ فَمَا ٱسْتَقَدْمُواْ لَكُمْ فَٱسْتَقِيمُواْ لَهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَيْنَ اللَّهَ عَهَدَ الْمُتَّقِيمُواْ لَهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَكِبُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [التوبة: ٧].

وقال تعالى: ﴿وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَنْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْحَآمِنِينَ ۞﴾ [الأنفال: ٥٨].

وقد بين النبي عَيْلِيَّةٍ خطورة عدم الوفاء بالعهد:

فعن عبد اللَّهِ بن عَمْرِو أَنَّ النبي ﷺ قال: «أَرْبَعٌ من كُنَّ فيه كان مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كانت فيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كانت فيه خَصْلَةٌ من النِّفَاقِ حتى يَدَعَهَا: إذا أؤتمن خَانَ، وإذا حَدَّثَ كَذَب، وإذا عَاهَدَ غَدَرَ، وإذا خَاصَمَ فَجَرَ» (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «ولما جمع الله بين العهد والأمانة جعل النبي عَلَيْهُ ضد ذلك صفة المنافق في قوله: «إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر».

وعن نَافِعِ قال: لَمَّا خَلَعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَزِيدَ بن مُعَاوِيَةً جَمَعَ ابن عُمَرَ حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ فقالً: إني سمعت النبي ﷺ يقول: «يُنْصَبُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يوم الْقِيَامَةِ، وَإِنَّا قد بَايَعْنَا هذا الرَّجُلَ على بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَإِنَّى لَا أَعْلَمُ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبُ له الْقِتَالُ، غَدْرًا أَعْظَمَ من أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ على بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبُ له الْقِتَالُ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۱/ ۲۱) و(۲/ ۸٦۸) و(۳/ ۱۱٦۰)، ومسلم في «صحيحه» (۱/ ۷۸).

وَإِنِّي لَا أَعْلَمُ أَحَدًا مِنْكُمْ خَلَعَهُ ولا تابع في هذا الْأَمْرِ إلا كانت الْفَيْصَلَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ»(١).

وعنه ﴿ الله عَلَيْهِ عَالَ رسول الله ﷺ : ﴿ إِذَا جَمَعَ الله الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ يوم الْقِيَامَةِ ، يُرْفَعُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ ، فَقِيلَ : هذه غَدْرَةُ فُلانِ بن فُلانٍ »(٢).

وكان ﷺ يوصي الجيوش بالوفاء وترك الغدر، فعن بريدة و كان رسول الله على المجيوش بالوفاء وترك الغدر، فعن بريدة و كان رسول الله على أميرًا على جَيْشِ أو سَرِيَّةٍ أَوْصَاهُ في خَاصَّتِهِ بِتَقْوَى اللَّهِ وَمَنْ معه من الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، ثُمَّ قال: اغْزُوا بِاسْمِ اللَّهِ في سَبِيلِ اللَّهِ، قَاتِلُوا من كَفَرَ بِاللَّهِ، اغْزُوا ولا تَغُلُّوا، ولا تَغْدِرُوا، ولا تُمَثِّلُوا،

(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٦٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٣٥٩)، وأخرجه بنحوه البخاري في «صحيحه» (٣/ ١١٦٤)، وأخرجه البخاري (٣/ ١١٦٤)، ومسلم (٣/ ١٣٦٠) بنحوه من حديث ابن مسعود رَفِي الله المعلم (٣/ ١٣٦٠).

وأخرجه بنحوه البخاري في «صحيحه» (٣/ ١١٦٤)، ومسلم في «صحيحه» (٣/ ١١٦٤) من حديث أنس بن مالك رهيه .

وأخرجه بنحوه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٣٦١) من حديث أبي سعيد الخدري رضي المناسبة على المناسبة الم

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في «مسنده» (٣/ ١٣٥)، و(٣/ ١٥٤)، و(٣/ ٢١٠)، و(٣/ ٢٥١)، و(٣/ ٢٥١)، و(٣/ ٢٥١)، وأبو يعلى في «مسنده» (٦/ ٢٤٧ – ٢٤٨)، وابن حبان في «صحيحه» (١/ ٤٢٢)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (٣/ ٩٨) و(٦/ ١٠٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٦/ ٢٨٨) و(٩/ ٢٣١)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١٠/ ٤٢) والحديث صححه الألباني في «السلسلة الصحيحة»، وفي «صحيح الترغيب والترهيب».

ولا تقْتُلُوا وَلِيدًا، وإذا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِن الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إلى ثَلَاثِ خِصَالٍ أو خِلَالٍ، فَأَيْتُهُنَّ ما أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ منهم، وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى التَّحَوُّلِ الْإِسْلَامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ منهم، وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى التَّحَوُّلِ من دَارِهِمْ إلى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ إِن فَعَلُوا ذلك فَلَهُمْ ما لِلْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُواْ أَنْ يَتَحَوَّلُوا منها لِلْمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهِم حُكُمُ اللَّهِ الذي لِلْمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهِمْ ما على الْمُهْاجِرِينَ ، فَإِنْ أَبُواْ أَنْ يَتَحَوَّلُوا منها فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ يَجْرِي عليهم حُكُمُ اللَّهِ الذي يَجْرِي عليهم حُكُمُ اللَّهِ الذي يَجْرِي على الْمُؤْمِنِينَ، ولا يَكُونُ لهم في الْغَنِيمَةِ وَالْفَيْءِ شَيْءٌ إلا أَنْ يُجْرِي على الْمُؤْمِنِينَ، ولا يَكُونُ لهم في الْغَنِيمَةِ وَالْفَيْءِ شَيْءٌ إلا أَنْ يُجْرِي على الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ الْجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجُوكَ يَجْرِي على الْمُوْمِينَ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ الْجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ يُجَاهِدُوا مع الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ الْجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجُوكَ عَلَى اللهم وَوَمَّةَ نَبِيّهِ، وإذا يَحْمَلُ لهم ذِمَّتَ اللَّهِ وَلِا ذِمَّةُ نَيِيهِ، وَلَكِنْ اجْعَلْ لهم ذِمَّتَكَ وَذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَةَ اللَّهِ وَذِمَةُ اللَّهِ وَذِمَهُ اللَّهِ وَذِمَهُ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَالَهِ فِيهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ فِيهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ عَلَى حُكْمَ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهِ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ عَلَى حُكْمَ اللَّهِ وَيَهِمْ أَمْ لَا اللَّهُ الْمُهُ اللَّهُ عَلَى حُلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عُلْهُ الْمُهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الْمُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ

ونقض العهود سبب للفتن.

عن عبد الله بن بريدة عن أبيه وضي قال: قال رسول الله علي : «ما نقض قوم العهد قط إلا كان القتل بينهم، ولا ظهرت الفاحشة في قوم قط إلا سلط الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٣٥٧).

## عليهم الموت، ولا منع قوم الزكاة إلا حبس الله عنهم القطر»(١).

بل إن النبي عَلَيْهُ لما أخذ الكفار على حذيفة وأبيه العهد بترك القتال مع النبي عَلَيْهُ في غزوة بدر، وأخبراه، أمرهما النبي عَلَيْهُ بالوفاء بالعهد.

قال النووي عليه: «وأما قضية حذيفة وأبيه، فإن الكفار استحلفوهما لا يقاتلان مع النبي عليه في غزاة بدر، فأمرهما النبي عليه بالوفاء، وهذا ليس للإيجاب، فإنه لا يجب الوفاء بترك الجهاد مع الإمام ونائبه، ولكن أراد النبي عليه أن لا يشيع عن أصحابه نقض العهد وإن كان لا يلزمهم ذلك؛ لأن المشيع عليهم لا يذكر تأويلاً»(٣).

#### 

(۱) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (۲/ ۱۳۲)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۳/ ٣٤٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣/ ٣٤٦)، والبزار في مسنده» (٢/ ١٤٤).

قال الحاكم: «حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» «رجاله رجال الصحيح غير رجاء بن محمد، وهو ثقة»، وصححه الشيخ ناصر الدين لألباني في «السلسلة الصحيحة» (١/١٦٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٤١٤).

<sup>(</sup>۳) «شرح النووي على مسلم» (۱۲/ ۱۶۶ – ۱۶۵).

### المبحث الثاني حرمة دم المعاهد

لقد حرم الله تعالى على أهل الإسلام الاعتداء على ذوي العهود، وأوجب المحافظة على دمائهم وأموالهم، وتوعد بالعذاب واللعن والعقاب الأليم من اعتدى عليهم، وقد جعل لهم في قتل الخطأ دية وكفارة مغلظة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ مِن قَوْمِ بَيْنَكُمُ مَ وَبَيْنَهُم مِيْتَقُ فَدِيةٌ فَدِيةٌ مُسَلَّمَةً إِلَىٰ آهَ لِهِ وَ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرينِ مُسَلَّمَةً إِلَىٰ آهَ لِهِ وَكَانَ الله عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلله عَلله عَلله مَا الخطأ .

والنصوص الدالة على تحريم دماء المعاهدين ووجوب الوفاء لهم كثيرة، وهي نوعان: نصوص عامة تدل على وجوب الوفاء بالعهد، وقد تقدم بعضها، ونصوص خاصة، وهي المقصودة بهذا المبحث، فمن هذه النصوص الخاصة:

١ - عن عبد اللَّهِ بن عَمْرٍ و رَجْهِ عَن النبي عَلَيْهُ قال «من قَتَلَ مُعَاهَدًا لم يَرِحْ
رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ من مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا»(١).

قال الصنعاني عَلَيه: «وفي الحديث دليل على تحريم قتل المعاهد»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ١١٥٥).

<sup>(</sup>۲) «سبل السلام» (۶/ ۷۰).

٢ – وعن عَلِيً وَ عَلَيْ قَالَ: «ما كَتَبْنَا عن النبي عَلَيْ إلا الْقُرْآنَ وما في هذه الصَّحِيفَة: قال النبي عَلَيْ : الْمَدِينَةُ حَرَامٌ ما بين عَائِرٍ إلى كَذَا، فَمَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا، أو آوَى مُحْدِثًا، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يُقْبَلُ منه عَدْلٌ ولا صَرْفٌ، وَذِمَّةُ الْمُسْلِمِينَ وَاحِدَةٌ يَسْعَى بها أَدْنَاهُمْ، لَا يُقْبَلُ منه فَمْنْ أَخْفَرَ مُسْلِمًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يُقْبَلُ منه صَرْفٌ ولا عَدْلٌ، وَمَنْ والى قَوْمًا بِغَيْرِ إِذْنِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يُقْبَلُ منه صَرْفٌ ولا عَدْلٌ» (١).

٣ – قال على كما في حديث على وابن عباس وعائشة والمُهُمْ، والمُهُوْمِنُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ، وَهُمْ يَدُ على من سِوَاهُمْ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ، اللهَ وَمَاؤُهُمْ، وَهُمْ يَدُ على من سِوَاهُمْ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ، اللهَ يُقْتَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِرٍ، ولا ذُو عَهْدٍ في عَهْدِهِ، من أَحْدَثَ حَدَثًا فَعَلَى نَفْسِهِ، وَمَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا أو آوَى مُحْدِثًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ (٢).

(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ١١٦٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في «مسنده» (۱/ ۱۱۹)، و(۱/ ۱۲۲)، أبو داود في «سننه» (3/ ۱۸۰)، والنسائي في «السنن الكبرى» (3/ ۲۱۷)، وفي «المجتبى» (4/ ۱۹)، و(4/ ۲۸)، وأبو يعلى في «مسنده» (4/ ۲۸۲)، و(4/ ۲۸۲)، والبزار في «مسنده» (4/ ۲۹۲)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (4/ ۲۹۲) و(4/ ۲۹۲)، والدار قطني في «سننه» (4/ ۲۹۲)، من حديث علي بن أبي طالب را الله وأخرجه أحمد في «مسنده» (4/ ۱۹۲)، و(4/ ۱۹۲)، وأبو داود في «سننه» (4/ ۱۹۲)، من حديث ابن عباس، وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (4/ ۲۰۸) من حديث معقل بن يسار، وأخرجه أبو يعلى في «مسنده» (4/ ۱۹۷)، والدارقطني من حديث عائشة (4/ ۱۹۲). وهو حديث صحيح كما قال الشيخ الألباني.

٤ - عن أبي بكرة قال: قال رسول الله ﷺ: «من قتل معاهدًا في غير كنهه حرم الله عليه الجنة» (١).

قال ابن الأثير كَلَّةُ: «كنه الأمر حقيقته، وقيل: وقته وقدره، وقيل: غايته؛ يعني من قتله في غير وقته أو غاية أمره الذي يجوز فيه قتله» (٢).

٥ - عن أبي هُرَيْرَةَ عن النبي ﷺ قال: «ألا من قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهِدًا له ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ، فَقَدْ أَخْفَرَ بِذِمَّةِ اللَّهِ؛ فلا يُرَحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِن مَسِيرَةِ سَبْعِينَ خَرِيفًا» (٣).

7 – عن رجل من أصحاب النبي عَلَيْهُ عن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «سيكون قوم لهم عهد، فمن قتل رجلًا منهم لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة تسعين عاما»(٤).

(1) أخرجه أحمد في «مسنده» (٥/ ٣٦) و(٥/ ٣٨)، وأبو داود في «سننه» (٣/ ٨٨)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٤/ ٢٢١)، وفي «المجتبى» (٨/ ٢٤)، والدارمي في «سننه» (٢/ ٣٠)، والطيالسي في «مسنده» (١/ ١١٨)، والحاكم في «المستدرك» (٢/ ص١٥٤)، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

(۲) «النهاية في غريب الحديث» (1/5, وانظر: «حاشية السندي على سنن النسائي» (1/5, در (1/5).

(٣) أخرجه الترمذي في «جامعه» (٤/ص٢٠)، وابن ماجه في «سننه» (٢/ ٨٩٦)،
وأبو يعلى في «مسنده» (١١/ ٣٣٥)، والطبراني في «المعجم الأوسط» (١/ ٢٠٧)،
والحاكم في «المستدرك» (٢/ ١٣٩).

قال أبو عيسى: «حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح».

(٤) رواه أحمد في «مسنده» (٦١/٤). قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٦/ ٢٩٣): «رجاله رجال الصحيح». ٧ - عن أبي صخر المديني أنَّ صَفْوانَ بن سُلَيْم أخبره عن عِدَّةٍ من أَبْنَاءِ أَصْحَابِ رسول اللَّه ﷺ قال: «ألا من ظَلَمَ مُعَاهِدًا، أو انْتَقَصَهُ، أو كَلَّفَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ، أو أَخَذَ منه شيئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْس، فَأَنَا حَجِيجُهُ يوم الْقِيَامَةِ» (٢).

ومن أعظم الظلم وأقبحه: الاعتداء على دمائهم بعد أن أعطوا الأمان عليها.

وقوله ﷺ: «فَأَنَا حَجِيجُهُ يوم الْقِيَامَةِ» معناه: خصمه، ومحاجه، ومغالبه بإظهار الحجج عليه (٣).

ومما يدل على هذا أيضًا:

٨ - أن الصحابة رضي الله تعالى عنهم كانوا يوصون بأهل الذمة خيرا،
ويقاتلون من ورائهم دفعًا عنهم.

فقد جاء في وصية عمر بن الخطاب رضي للخليفة من بعده: «وَأُوصِيهِ بِلِمَّةِ اللَّهِ وَذِمَّةِ رَسُولِهِ عَلَيْ أَنْ يُوفَى لهم بِعَهْدِهِمْ، وَأَنْ يُقَاتَلَ من وَرَائِهِمْ، وَأَنْ لَيُقَاتَلَ من وَرَائِهِمْ، وَأَنْ لَكَلَّفُوا فَوْقَ طَاقَتِهمْ» (٤).

وقد بوب على هذا الإمام البخاري كَلَّهُ فقال: «بَابِ يُقَاتَلُ عن أَهْلِ الذِّمَّةِ

<sup>(</sup>۱) أي: لاصقي النسب. انظر: «عون المعبود» (٨/ ٢١١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في «سننه» (۳/ ۱۷۰)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۹/ ۲۰۵)، وصححه الألباني كَلَهُ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «عون المعبود» (١١/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه» (١/ ص٤٦٩).

ولا يُسْتَرَقُّونَ»، وذكر الحديث السابق (١).

وقال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي اللخوارج: «بيننا وبينكم ألا تسفكوا دمًا حرامًا، أو تقطعوا سبيلًا، أو تظلموا ذمةً، فإنكم إن فعلتم فقد نبذنا إليكم الحرب على سواء، إن الله لا يحب الخائنين»(٢).

والأدلة على هذا كثيرة جدًّا.



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (۳/ ١١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في «مسنده» (١/ ٨٦/١)، وأبو يعلى في «مسنده» (١/ ٣٦٩)، وإسناده صحيح.



# المبحث الأول تحريم قتل الرسل والسفراء

إن الأمة الإسلامية لابدلها اليوم من أن تتعامل مع غيرها من الأمم التعامل المباح، وهذا التعامل يقتضي العمل بالأعراف الدولية غير المخالفة للشريعة، ومن هذا: وجود الرسل مثل وزراء الخارجية وغيرهم، وكذلك السفراء.

وهؤلاء لا يدخلون البلاد إلا بعد أن يعطيهم ولي الأمر الإذن بدخول البلاد، وبإعطائهم الإذن يكون قد أعطاهم عهدًا وميثاقًا على أنه لا يصيبهم أذى من قبله ولا من قبل الرعية، فيجب الوفاء به.

وتحريم قتل الرسل معلوم بالضرورة من أخلاق الجاهلية التي جاءت قواعد هذه الشريعة مؤيدة لها<sup>(۱)</sup>، إذ لولاها لما كان هناك صلح ولا أمان ولا هدنة تعقد<sup>(۲)</sup>.

انظر: «نيل الأوطار» (٧/ ١٥٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المبسوط»، للسرخسى (۱۰/۹۲).

قال الشوكاني على التأمين الرسل ثابت في الشريعة الإسلامية ثبوتًا معلوما فقد كان رسول الله على يصل إليه الرسل من الكفار فلا يتعرض لهم أحد من أصحابه وكان ذلك طريقة مستمرة وسنة ظاهرة، وهكذا كان الأمر عند غير أهل الإسلام من ملوك الكفر، فإن النبي على كان يراسلهم من غير تقدم أمان منهم لرسله فلا يتعرض لهم متعرض.

والحاصل أنه لو قال قائل: إن تأمين الرسل قد اتفقت عليه الشرائع لم يكن ذلك بعيدًا، وقد كان أيضًا معلومًا ذلك عند المشركين أهل الجاهلية عبدة الأوثان، ولهذا كان النبي على يقول: لولا أن الرسل لا تقتل لضربت أعناقهما. قاله لرسولي مسيلمة (١) (٢).

ومما يدل على هذا: الأحاديث الدالة على وجب الوفاء بالعهد، وقد تقدم ذكر شيء منها.

ومما يدل على تحريم قتل الرسل والسفراء أيضًا:

عن سَلَمَةَ بن نُعَيْمِ بن مَسْعُودٍ الْأَشْجَعِيِّ عن أبيه نُعَيْمِ قال: «كُنْت عِنْدَ النبي ﷺ عن أبيه نُعَيْم قال: «كُنْت عِنْدَ النبي ﷺ عقول لَهُمَا: وأَنْتُمَا تَقُولاً نِ مِثْلَ ما يقول؟ فَقَالاً: نعم، فقال رسول اللهِ ﷺ: أَمَا وَاللَّهِ لَوْلاَ أَنَّ الرُّسُلَ لاَ تُقْتَلُ لَضَرَبْتُ أَعْنَاقَكُمَا» (٣).

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه بعد قليل إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) «السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار» (٤/ ٥٦١)، وانظر: «العبرة مما جاء في الغزو والشهادة والهجرة» لصديق حسن خان (ص٢٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في «مسنده» (٣/ ٤٨٧)، وأبو داود في «سننه» (٣/ ٨٣)، والحاكم في «مستدركه» (٢/ ١٥٥) و ((7/30))، والبيهقي في «السنن الكبرى» ((7/30))،

وعن حَارِثَةَ بن مُضَرِّبٍ أَنَّهُ أَتى عبد اللَّهِ فقال: «ما بَيْنِي وَبَيْنَ أَحَدٍ من الْعَرَبِ حِنَةٌ، وَإِنِّي مَرَرْتُ بِمَسْجِدٍ لِبَنِي حَنِيفَةَ، فإذا هُمْ يُؤْمِنُونَ بِمُسَيْلِمَةَ، فأرْسَلَ إِلَيْهِمْ عَبْدُ اللَّهِ فَجِيءَ بِهِمْ فَاسْتَتَابَهُمْ غير ابن النَّوَّاحَةِ، قال له: فَأَرْسَلَ إِلَيْهِمْ عَبْدُ اللَّهِ وَيَعِيءَ بِهِمْ فَاسْتَتَابَهُمْ غير ابن النَّوَّاحَةِ، قال له: سمعت رَسُولَ اللَّهِ وَيَعِيُّ يقول: لَوْ لَا أَنَّكَ رَسُولُ لَضَرَبْتُ عُنُقَكَ، فَأَنْتَ النَّوْمَ لَسْتَ بِرَسُولٍ، فَأَمَرَ قرظه بنَ كَعْبٍ فَضَرَبَ عُنُقَهُ في السُّوقِ، ثُمَّ اللهُ وَيَ السُّوقِ، ثُمَّ قال: من أَرَادَ أَنْ يَنْظُرَ إلى بن النَّوَّاحَةِ قَتِيلًا بالسُّوقِ» (١).

بل من شدة وفاء النبي عَيِيهُ أنه كان يأتيه الرسول من الكفار، ثم يلقي الله تعالى في قلبه الإسلام، ويرغب في البقاء عند النبي عَيَهُ، فكان النبي عَيَهُ المره بالعودة، ثم الرجوع إلى النبي عَيَهُ بعد تبليغ الرسالة إن شاء، فعن أبي رافع صَيْهُ قال: بَعَثَني قُرَيْشُ إلى رسول اللَّه عَيْهُ، فلما رأيت رَسُول اللَّه عَيْهُ أُلْقِيَ في قَلْبِي الْإِسْلَامُ، فقلت: يا رَسُولَ اللَّهِ: إني والله لَا أَرْجِعُ النَّهِ مُ أَندًا، فقال رسول اللَّه عَيْهُ: "إني لَا أُخِيسُ بِالْعَهْدِ، ولا أُحْبِسُ الْبُرُد، وَلَكُنْ ارْجِعْ فَإِنْ كَان في نَفْسِكَ الذي في نَفْسِكَ الْآنَ فَارْجِعْ. قال: فَذَهَبْتُ وَلَكُنْ ارْجِعْ فَإِنْ كَان في نَفْسِكَ الذي في نَفْسِكَ الْآنَ فَارْجِعْ. قال: فَذَهَبْتُ وَلَكُنْ النبي عَيْهُ فَأَسْلَمْتُ» (٢).

= وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٣/ ٢٤)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١/ ٢٠١) قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في «سننه» (۳/ ۸۶)، وأحمد في «مسنده» (۱/ ۳۸۶)، وابن حبان في «صحيحه» (۱/ ۲۳۱)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۹/ ۲۱۱)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (۷/ ۲۹۹– ۳۰۰).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في «سننه» (٣/ ٨٢)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٥/ ٢٠٥)، والطبراني في «السنن الكبرى» والطبراني في «المعجم الكبير» (١/ ٣٢٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ١٤٥)، وابن حبان في «صحيحه» (١١/ ٣٣٣). ورواه أحمد في «مسنده» بنحوه (٨/٦).

قال أبو سليمان الخطابي كَلَّشُ: «وقوله: لا أحبس البرد، فقد يشبه أن يكون المعنى في ذلك: أن الرسالة تقتضي جوابًا، والجواب لا يصل إلى المرسل إلاّ على لسان الرسول بعد انصرافه، فصار كأنه عقد له العهد مدة مجيئه ورجوعه»(١).

وقال الصنعاني كَلَّشُ: «في الحديث دليل على حفظ العهد والوفاء به ولو لكافر، وعلى أنه لا يحبس الرسل، بل يرد جوابه، فكأن وصوله أمان له، فلا يجوز أن يحبس بل يرد»(١).

ومما يدل على هذا أيضًا: أن النبي كانت الرسل تأتيه وهو في زمن الحرب مع الكفار ولم يكن على يقتلهم، ولم يكن أحد من أصحابه يعرض لهم، فقد جاءه سهيل بن عمرو قبل أن يسلم، وجاءه حفص بن مكرز وغيرهم.

بل إن النبي على كان يعطي الوفود جوائز، وأوصى صحابته من بعده بذلك، وقد بوب البخاري على هذا فقال: «بَاب جَوَائِزِ الْوَفْدِ هل يُسْتَشْفَعُ إلى أَهْلِ الذِّمَّةِ وَمُعَامَلَتِهِمْ» (٣)، وساق بإسناده عن ابن عَبَّاسٍ عَنَّانَهُ قَالَ: «يَوْمُ الْخَمِيسِ وما يَوْمُ الْخَمِيسِ! ثُمَّ بَكى حتى خَضَبَ دَمْعُهُ الْهُ قَالَ: «يَوْمُ الْخَمِيسِ، فقال: الْمَتَدَّ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَجَعُهُ يوم الْخَمِيسِ، فقال: الْتُونِي بِكِتَابٍ أَكْتُبُ لَكُمْ كِتَابًا لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا، فَتَنَازَعُوا – ولا يَنْبَغِي النَّهُ عَنْدَ نَبِيٍّ تَنَازُعُوا – ولا يَنْبَغِي عِنْدَ نَبِيٍّ تَنَازُعُوا . فَقَالُوا: هَجَرَ (٤) رسول اللَّهِ عَيْقُ ، قال: دَعُونِي ، فَالَّذِي

<sup>(</sup>١) «معالم السنن» (٤/ ٦٣)، وانظر: «نيل الأوطار»، للشوكاني (٨/ ١٨٣).

<sup>(</sup>۲) «سبل السلام» (٤/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٣/ ١١١١).

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير في «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٥/ ٢٤٤): «هجر يهجر هجرا بالفتح إذا خلط في كلامه وإذا هذي».

أنا فيه خَيْرٌ مِمَّا تدعونني إليه، وَأَوْصَى عِنْدَ مَوْتِهِ بِثَلَاثٍ: أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مَن جَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَأَجِيزُوا الْوَفْدَ بِنَحْوِ ما كنت أُجِيزُهُمْ الله الله الله الله وي: وَنَسِيتُ الثَّالِثَةَ.

قال ابن بطال عَلَىٰه: «قال المهلب: فيه سنة إجازة الوفد، وهو من باب الاستئلاف. قال غيره: هذا عام في جميع الوفود الواردين على الخليفة من الروم كانوا أو من المسلمين؛ لأنهم وإن كانوا من الروم فإنهم لا يأتون إلا بأمر فيه منفعة وصلاح للمسلمين، فلذلك أمر عَلَيْهُ بالوصاة بإجازتهم. وأيضًا فإنهم ضيف، وقد قال عَلَيْهُ في الضيف: جائزته يوم وليلة. ولم يخص فهو عام»(٢).

وقال القاضي عياض كَلَّهُ: «سنة منه عَلِي في ذلك، لازمة للأئمة بعده للوفود عليهم، تطييبًا لنفوسهم، وترغيبًا لأمثالهم ممن يستألف، وقضاء لحق قصدهم، ومعونة بهم على سفرهم، وسواء عند أهل العلم كانوا مسلمين أو كفارًا؛ لأن الكافر إذا وفد إنما يفد فيما بينهم وبين المسلمين وفي مصالحهم غالبًا»(٣).

وقال العيني كَلَّهُ: «والوفد أعم من أن يكون من المسلمين أو من المشركين»(٤).

(۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۱۱۱) و(۳/ ۱۱۵۵) و(۱۲۱۲)، ومسلم في صحيحه» (۳/ ۱۲۵۸).

<sup>(</sup>٢) «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (٥/ ٢١٥).

<sup>(</sup>۲) «إكمال المعلم» (٥/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٤) «عمدة القاري» (٢٩٨/١٤).

وعن عبد الله بن مسعود رضي قال: «مضت السنة أن الرسل لا تقتل» (١).

قال أبو جعفر الطحاوري كَلَّهُ: «بَابٌ بَيَانُ مُشْكِل ما رُويَ عن رسول اللهِ عِيْكِيَّ فِي رُسُلِ الْكُفَّارِ أَنَّهُمْ لاَ يُقْتَلُونَ، وَإِنْ كان منهم ما لولم يَكُونُوا رُسُلاً وَجَبَ بهِ له قَتْلُهُ»(٢): ثم ذكر الآثار التي وردت في ترك قتل رسول الله ﷺ للرسل، ثم قال في توجيهها: «فَتَأَمَّلْنَا هذه الآثَارَ طَلَبَ الْوُقُوفِ على الْمُرَادِ بِمَا فيها من رَفْع رسول اللهِ ﷺ عن الْوُفُودِ أَنْ لاَ تُقْتَلَ، وَإِنْ كان منها مِثْلُ الذي كان من ابْن النَّوَّاحَةِ وَصَاحِبهِ مِمَّا يُوجِبُ قَتْلَهُمَا لولم يَكُونَا رَسُولَيْن ؛ فَوَجَدْنَا اللَّهَ عِن قد قال في كِتَابِهِ لِرَسُولِهِ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]، أَيْ فَيَتَّبِعَهُ، أَيْ: يَجِبُ عليه الْمُقَامُ حَيْثُ يُقِيمُ الْمُسْلِمُونَ سِوَاهُ، أو لاَ يَتَّبِعَهُ فَيُبْلِغَهُ مَأْمَنَهُ، وكان في تَرْكِهِ اتِّبَاعَهُ بَقَاؤُهُ على كُفْرهِ الذي يُوجِبُ سَفْكَ دَمِهِ لو لم يَأْتِهِ طَالِبًا لاِسْتِمَاع كَلاَم اللهِ تَعَالَى، فَحَرُمَ بذَلِكَ سَفْكُ دَمِهِ حتى يَخْرُجَ عن ذلك الطَّلَب وَيَصِّيرَ إِلَى مَأْمَنِهِ، فَيَجْعَلَ بَعْدَ ذلك سَفْكَ دَمِهِ، فَكَانَ مِثْلُ ذلك الرُّسُلَ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ من أَرْسَلَهُمْ عن رسول اللهِ ﷺ جَوَابَهُ لهم فِيمَا أَرْسَلُوهُمْ فيه إلَيْهِ منه وَسَمَاعُهُمْ كَلاَمَ اللهِ ١٤ اللهِ لِيَكُونَ من يَصِيرُونَ إِلَيْهِ بِذَلِكَ يَقْبَلُهُ، فَيَدْخُلُ في الإيمَانِ أو لاَ يَقْبَلُهُ فَيَبْقَى على حَرْبيَّتِهِ وَعَلَى حِلِّ سَفْكِ دَمِهِ، فَهَذَا عِنْدَنَا هو الْمَعْنَى الذي بهِ رَفَعَ رسول اللهِ عَلَيْ عن الرُّسُلِ الْقَتْلَ وَإِنْ كان منهم ما يُوجِبُ قَتْلَهُمْ لو لم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده» (۱/ ۳۹٦)، والطيالسي في «مسنده» (۱/ ۳٤)، والشاشي في «مسنده» (۲/ ۱۸۲). «مسنده» (۲/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح مشكل الآثار» (۷/ ۲۹۸).

يَكُونُوا رُسُلاً ، وَاللَّهَ نَسْأَلُهُ التَّوْفِيقَ »(١).

وقال السرخسي كَلَّهُ: "وإذا وجد الحربي في دار الإسلام فقال: أنا رسول، فإن أخرج كتابًا عرف أنه كتاب ملكهم كان آمنًا حتى يبلغ رسالته ويرجع؛ لأن الرسل لم تزل آمنة في الجاهلية والإسلام، وهذا لأن أمر القتال أو الصلح لا يتم إلا بالرسل، فلا بد من أمان الرسل ليتوصل إلى ما هو المقصود، ولما تكلم رسول بين يدي النبي على بما كرهه قال: لولا أنك رسول لقتلتك.

وفي هذا دليل أن الرسول آمن، ثم من لا يتمكن من إقامة البينة على أنه رسول فلو كلفناه ذلك أدى إلى الضيق والحرج، وهذا مدفوع؛ فلهذا يكتفى بالعلامة، والعلامة أن يكون معه كتاب يعرف أنه كتاب ملكهم، فإذا أخرج ذلك فالظاهر أنه صادق، والبناء على الظاهر واجب فيما لا يمكن الوقوف على حقيقته»(٢).

وقال الشوكاني كَلَّهُ: «وَالْحَدِيثَانِ الْأَوَّلانِ [حديث نعيم وحديث عبد الله] يَدُلَّانِ على تَحْرِيمِ قَتْلِ الرُّسُلِ الْوَاصِلِينَ من الْكُفَّارِ وإن تَكَلَّمُوا بِكَلِمَةِ الْكُفْرِ في حَضْرَةِ الْإِمَام أو سَائِرِ الْمُسْلِمِينَ»(٣).



 <sup>(</sup>۱) «شرح مشكل الآثار» (۷/ ۳۰۲).

<sup>(</sup>Y) «المبسوط» (۱۰/ ۹۲).

<sup>(</sup>٣) «نيل الأوطار» (٨/ ١٨٢ - ١٨٣).

## المبحث الثاني شبه ترد في مسألة السفراء والجواب عنها

تورد بعض الشبهات على ما يتعلق بالسفراء، ويُشبَّه بها على بعض الناس، بحيث يخرجونهم عن كونهم من أهل العهد والأمان، ويخرجونهم عن كونهم رسلًا لبلدانهم، وعليه فيقولون باستباحة دمائهم؛ قد قصدت أن أورد بعض الشبه التي صارت سببًا في إتلاف أنفس معصومة، وأذكر الإجابة عنها.

### الشبهة الأولى:

يقول بعض الناس: إن هناك فرقًا بين الرسل الذين كانوا يأتون إلى النبي وإلى الخلفاء من بعده، وبين السفراء اليوم، وهو أن الرسل السابقين لم يكونوا يقيمون في بلاد الإسلام، وإنما كانوا يؤدون الرسالة ويرجعون إلى بلادهم، أما اليوم فهم مقيمون في بلاد الإسلام أكثر من إقامتهم في بلادهم، وعليه فلا يقاسون بالرسل.

## والجواب عن هذا من وجوه:

أولًا: لم يرد في السنة تحديد مدة إقامة الرسول، وإنما يقيم حتى يؤدي الغرض الذي جاء من أجله، ولا يزال محفوظًا من قبل المسلمين في عرضه ودمه وماله حتى يبلغ مأمنه.

قال ابن قدامة كَلَّهُ: «يجوز عقد الأمان للرسول والمستأمن، لأن النبي على الله على الله على الله على المشركين، ولما جاءه رسولا مسيلمة قال: لولا أن الرسل لا تقتل لقتلتكما؛ ولأن الحاجة تدعو إلى ذلك؛ لأننا لو قتلنا

رسلهم لقتلوا رسلنا، فتفوت مصلحة المراسلة، ويجوز عقد الأمان لكل واحد منهما مطلقًا ومقيدًا بمدة سواء كانت طويلةً أو قصيرة»(١).

ثانيًا: لو سلمنا - جدلًا - أن الأمر مختلف، فهؤلاء السفراء أقاموا بإذن من ولي الأمر؛ لمصلحة يراها من نحو الصلات التجارية والتقنية وغيرها، فلديهم عهد وأمان من ولي الأمر، فلا يجوز الاعتداء عليهم؛ للأدلة الواردة في هذا.

ثالثًا: إنه حتى عند من يرى أن مدتهم لا يجوز أن تزيد على عام، فإنهم لا يقولون بأن عهدهم ينتقض مع انتهاء الأجل، وإنما قالوا بوجوب تبليغه لمأمنه، فلم يجز أحد من أهل العلم قتلهم أو الاعتداء على أموالهم.

#### الشبهة الثانية:

يحتج بعض من يُجوِّز الاعتداء على السفراء بكون بعض بلدان هذه السفارات معتدية، أو بينها وبين بعض بلاد المسلمين حرب، وعليه فالسفراء ينتقض عهدهم تبعًا لبلادهم.

#### والجواب عن هذا من وجوه:

أولًا: لقد أمر الله تعالى بالوفاء بالعهد، والعالم اليوم ليس دولة واحدة أو دولتين، بل هو دول كثيرة، والعالم الإسلامي من هذا العالم، وكل دولة من هذه الدول لها عهد وميثاق مع الدولة الأخرى، فهي مستقلة في شؤونها كلها، وعليه فإنه إذا اعتدت دولة من دول الكفر على إحدى دول المسلمين،

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۹/ ۱۹۷)، وانظر: «المبدع» شرح المقنع (۳/ ۳۹۳)، «كشاف القناع» (۱/ ۱۰۷)، «شرح منتهى الإرادات»، للبهوتى (۱/ ۲۰۶)

فلا بد للدول الإسلامية الأخرى مراعاة العهد الذي بينهم وبين الدولة المعتدية، فالنبي على لله لله الصلح بينه وبين قريش ما كان الصلح القبائل المؤمنة التي لم تهاجر إليه على وكانت قريش ومن دخل في حلفها من قبائل العرب يعتدون عليها، في حين كان النبي على ينصر القبائل الداخلة في حلفه وإن لم تكن مؤمنة.

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِنِ ٱسْتَنَصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَّرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الأنفال: ٧٧].

يقول ابن جرير الطبري كَلْنُهُ: "يقول: إن استنصركم هؤلاء - الذين آمنوا ولم يها جروا في الدين، يعني بأنهم من أهل دينكم - على أعدائكم وأعدائهم من المشركين، ﴿فَعَلَيْكُمُ ايها المؤمنون من المها جرين والأنصار ﴿النَّصَرُ ﴾، إلا أن يستنصروكم ﴿عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ ﴾ يعني عهد قد وثق به بعضكم على بعض أن لا يحاربه»(١).

ويقول ابن كثير كُلُهُ: «يقول تعالى: ﴿وَإِنِ اَسْتَصَرُوكُمْ ﴾ هؤلاء الأعراب الذين لم يهاجروا في قتال ديني على عدو لهم، فانصروهم؛ فإنه واجب عليكم نصرهم؛ لأنهم إخوانكم في الدين، إلا أن يستنصروكم على قوم من الكفار بينكم وبينهم ميثاق أي: مهادنة إلى مدة، فلا تخفروا ذمتكم، ولا تنقضوا أيمانكم مع الذين عاهدتم»(٢).

 <sup>(</sup>۱) «تفسیر ابن جریر (۱۰/ ۵۳).

<sup>(</sup>۲) «تفسير القرآن العظيم» (۲/ ۳۳۰)، وانظر: «تفسير القرآن» لابن أبي زمنين (۲/ ۱۸۹)، «معالم التنزيل» للبغوي (۲/ ۲٦٤)، «أحكام القرآن» لابن العربي (۲/ ٤٣٩) «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (۸/ ۵۷).

وقال الشيخ عبد الرحمن السعدي كَلَّهُ: ﴿ وَالْذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمُ مِن وَلَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ ﴾ فإنهم قطعوا ولايتكم بانفصالهم عنكم في وقت شدة الحاجة إلى الرجال، فلما لما يهاجروا لم يكن لهم من ولاية المؤمنين شيء، لكنهم إن استنصروكم في الدين أي: لأجل قتال من قاتلهم، ﴿ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُ ﴾ والقتال معهم، وأما من قاتلوهم لغير ذلك من المقاصد فليس عليكم نصرهم، وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَبِينَهُم مِيثَنَّ ﴾ أي: عهد بترك القتال، فإنهم إذا أراد المؤمنون المتميزون الذين لم يهاجروا قتالهم، فلا تعينوهم عليهم؛ لأجل ما بينكم وبينهم من الميثاق» (١).

ثانيًا: إن عقد الأمان للمعاهد لا ينتقض بمقاتلة جماعته للمسلمين، بل يبقى آمنًا على نفسه وماله حتى يبلغ مأمنه، ولا يجوز لأحد أن يعتدي عليه، بل إنه لو عاد هو إلى دار الحرب وماله لا يزال عند رجل من المسلمين، فإنه يجب عليه أن يحفظه له، وإذا طلبه أعاده إليه.

يقول ابن قدامة كَلَّهُ: «وإذا دخل حربي دار الإسلام بأمان فأودع ماله مسلمًا أو ذميًّا، أو أقرضهما إياه، ثم عاد إلى دار الحرب نظرنا: فإن دخل تاجرًا أو رسولًا أو متنزهًا أو لحاجة يقضيها ثم يعود إلى دار الإسلام فهو على أمانه في نفسه وماله؛ لأنه لم يخرج بذلك عن نية الإقامة بدار الإسلام فأشبه الذمي إذا دخل لذلك، وإن دخل مستوطنًا بطل الأمان في نفسه وبقي في ماله؛ لأنه بدخوله دار الإسلام بأمان ثبت الأمان لماله الذي معه، فإذا بطل

<sup>(</sup>۱) «تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان» (ص٣٢٧).

في نفسه بدخوله دار الحرب بقي في ماله لاختصاص المبطل بنفسه، فيخص البطلان به»(1).

ويقول ابن مفلح كَلَّهُ: «وإذا أودع المستأمن ماله مسلمًا أو أقرضه إياه، ثم عاد الى دار الحرب مقيمًا، أو نقض ذمي عهده، ولحق بدار الحرب أو لم يلحق بقي الأمان في ماله، هذا هو المشهور؛ لأنه لما دخل دار الإسلام بأمان ثبت لماله، فإذا بطل في نفسه بدخوله إليها بقي في ماله الذي لم يدخل الاختصاص المبطل بنفسه»(٢).

ثالثًا: لو سلمنا - جدلًا - بصحة ذلك، فنقول: إن هذه الأمور مرجعها إلى ولاة الأمور، الذين يقدرون المصالح والمفاسد، وليست لأفراد الناس وآحادهم، وقد ذكر الفقهاء رحمهم الله أن لآحاد المسلمين أن يعطي أمانًا لآحاد الكفار وللجماعة القليلة، لكن ليس له أن يعطي أمانًا لأهل ناحية، أو للكفار جميعًا، وإنما مرجع هذا إلى الأئمة ونوابهم الذي يقدرون المصالح والمفاسد (٣)، فولاة الأمر هم الذين لهم القول والحكم بأن فلانًا المعاهد قد انتقض عهده أو لا، وكذلك ما يترتب عليه من قتل وأسر وغير ذلك.

رابعًا: ما جرى من رسل مسيلمة من الكلام المؤذي في حضور رسول الله على أن ومع كونهم مرتدين يجب قتلهم ردةً، وترك النبي على أن

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۹/ ۱۹۸).

<sup>(</sup>۲) «المبدع» (۳/ ۳۹۰).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «المحرر» (٢/ ١٨٠)، «الكافي» (٤/ ٣٣١)، «الفروع» (٦/ ٢٢٧)، «المبدع»
(٣/ ٣٩٠)، «الإنصاف»، للمرداوي (٤/ ٤٠٤)، «كشاف القناع» (٣/ ١٠٥)، «الروضة الندية شرح الدرة البهية»، لصديق حسن خان (٣/ ٤٨٥).

قتل هؤلاء السفراء لا يجوز.

خامسًا: أمر الله تعالى إبلاغ من استجارنا من المشركين إلى مأمنه، وهو ما يأمن فيه على نفسه، فكيف نقول بقتله؟

#### الشبهة الثالثة:

يستدل من يقول بقتل الرسل والسفراء بقول النبي عليه : «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب»(١).

وهذه شبهة واهية؛ لأمور:

أولًا: الذي قال هذا عَلَيْ هو الذي كانت تأتيه الرسل من جهة الكفار والمشركين، وكانت تأتيه وفودهم، وكان عَلَيْ يعطيهم جوائزهم، وأوصى الخلفاء بهذا عند موته عَلَيْ .

ثانيًا: الذي قال هذا هو الذي حرّم دماء المعاهدين والمستأمنين، ولا يمكن بحال من الأحوال أن تتعارض سنته را الله التعارض دليل البطلان.

ثالثا: فَهْمُ سلفِ هذه الأمة أن السفراء والرسل غير داخلين، والله تعالى يقول: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ وَفَقَدِ اَهْتَدُواً وَإِن نَوَلَوا فَإِنّا هُمْ فِي شِقَاقِ تعالى يقول: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ وَفَقَدِ اَهْتَدُواً وَإِن نَوَلُوا فَإِنّا هُمْ فِي شِقَاقِ فَكُلِيمُ اللّهُ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ اللّهُ وَاللّهُ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ الله [البقرة: ١٣٧]، فالصحابة والله على كانت الرسل تأتيهم بعد موت النبي عَلَيْهُ ، فلم لم يقتلوهم ؟ هل سيكون الخلوف المتأخرون تأتيهم بعد موت النبي عَلَيْهُ ، فلم لم يقتلوهم ؟ هل سيكون الخلوف المتأخرون

-

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۱۱۱) و(۳/ ۱۱۵۵) و(۶/ ۱۲۱۲)، ومسلم في «صحيحه» (۳/ ۱۲۵۸).

عنهم علمًا وعملًا أسد فهمًا من صحابة النبي عَلَيْهُ؟ وهل سيكونون أشد منهم حرصًا على الدين؟

رابعًا: كانت مدينة النبي على زمن عمر بن الخطاب يقيم فيها غير المسلمين، فلمَ لم يقتلهم عمر والصحابة معهم، بل مقتل عمر والصحابة على أيديهم (١).

خامسًا: لو سلمنا جدلًا أن السفراء داخلون في هذا، فالنبي عَلَيْهُ ما قال: اقتلوهم، وإنما قال: أخرجوهم، فتفسير الإخراج بالقتل غلو، فالإخراج له معنى، والقتل له معنى، كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوَ يَقَتُلُوكَ أَوْ يُغْرِجُوكَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴿ اللَّانَالَ: ٣٠].

#### الشبهة الرابعة:

يزعم بعض المجيزين لقتل السفراء ومن في حكمهم أن هؤلاء لا عهد لهم؛ لأن بلادهم إما أنها بلاد وثنية وحكامهم وثنيون، أو أنهم نصارى أو يهود اسمًا، وإلا فهم منسلخون من كل دين، والعهود لا تجوز إلا لأهل الكتاب، وعليه فلا مانع من قتلهم.

## والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: ما يتعلق بالرسل والسفراء، فلهم حكمهم الخاص، فهم لا ينظر إليهم من جهة كونهم أعطوا الأمان فقط، وإنما من هذه الجهة ومن

انظر: "صحیح البخاري" (٣/ ١٣٥٤).

## جهة كونهم رسلًا، ويتبين هذا بـ:

الوجه الثاني: وهو أن الرسل لا تقتل مهما ظهر منها من الكفر والعناد، والدليل على هذا أن النبي على لم يقتل رسولي مسيلمة، مع كونهما مرتدين، والمرتد يقتل حدًّا، ومع ذلك تركهما النبي على الله الله النبي المنها المنها النبي المنها النبي المنها المن

الوجه الثالث: هذه الشبهة وردت من عدم التفريق بين أهل الذمة وأهل العهد، فأهل العلم اختلفوا فيمن تؤخذ الجزية: هل تؤخذ من كل كافر، أو أنها مخصوصة بكفرة أهل الكتاب.

أما ما يتعلق بالعهد والرسل والسفراء، فله حكم آخر، وهو جواز عقدها لكفرة أهل الكتاب ولغيرهم من الكفار الوثنيين والملاحدة. وما زال صحابة النبي عليه يرد عليهم الرسل من الكفار، بل حديث النبي الذي أمر فيه الخلفاء من بعده بإجازة الوفود على نحو ما كان عليه يجيزهم دال على هذا.

الوجه الرابع: لو سلمنا جدلًا بأنهم ليس لهم عهد ولا أمان، فنقول: إن الذي يحكم بالقتل وعدمه هم أئمة المسلمين، وليس آحادهم.

#### الشبهة الخامسة:

يرى بعض المجيزين لقتل السفراء والرسل، أن هذا تقتضيه البراءة من المشركين.

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: هو أننا لن نكون خيرًا من نبي الله على ولا أصحابه من بعده، وهم قد عرفوا البراءة من المشركين، وعملوا بها، وأعلنوها، ومع هذا لم تحملهم هذه البراءة على قتل المعاهدين ولا الرسل، بل

- كما تقدم - أمر بأن يعطوا جوائزهم.

الوجه الثاني: أنه لا تعارض بين مسألة البراءة من المشركين وبين الإذن للسفراء والرسل، فنحن مع إذننا لهم نتبرأ منهم، كما أن الشارع أذن للمسلم أن ينكح كتابية، وهو يقوم بتقبيلها، ويحبها محبة النكاح، بل ويلزمه الشارع بالنفقة عليها ويوجبها عليه، ومع هذا هو يبرأ منها ومن دينها، ويبغضها البغض الشرعي.

#### الشبهة السادسة:

يستحل بعض الناس قتل السفراء والرسل بحجة أن السفارات ليست كما هي معهودة زمن النبي على الإبلاغ رسالة ونحوها، وإنما هي أوكار تجسس وعمل استخباراتي، وعليه فهم حربيون يجوز قتلهم.

#### والجواب عن هذا من وجوه:

الوجه الأول: أن هذه الدعوى من الظنون، والأحكام الشرعية لاتعلق بمثل هذا.

الوجه الثاني: الذي يحكم بأن هذه السفارة وكر تجسس هم ولاة الأمور، فهم الذين يعرفون هذا، وقد يطلبون من السفير المشتبه فيه مغادرة البلد، ويبلغون بلاده بأنه شخص غير مرغوب فيه.

الوجه الثالث: هؤلاء السفراء دخلوا بأمان، فيجب أن يخرجوا من البلد إلى مأمنهم.

الوجه الرابع: لو سلمنا جدلًا بأنهم يتجسسون، فالحكم في هذا لولاة الأمور، وليس لآحاد الناس.



# قتل المسلمين أو المعاهدين من النساء والأطفال بدعوى أنهم في حكم المتَتَّرس بهم أو في حكم البيات

يقوم بعض الناس بإحداث تفجيرات ونحوها بين المسلمين لأجل قتل رجل أو رجلين، ويكون في هذه المباني عدد كبير من الناس «كما وقع في مبنى الأمن العام، ومجمع المحيا، وتفجيرات حي أشبيليا والحمراء وقرطبة وغيرها»، ويرى القائم بهذا جواز ذلك؛ لأنه يرى أن هؤلاء حكمهم حكم من تترس به الكفار في المعركة، أو حكم البيات – وهو تبييت الكفار وإن كان فيهم من لا يجوز قتله كالأطفال، وهذا جرم عظيم؛ وقتل للناس بغير حق، فمن الذي قال بجواز هذا؟ فلو سلمنا جدلًا أن هذا الفعل صحيح فقتل المتترس به من المسلمين وأهل الذمة ومن بينهم وبين المسلمين أمان لا يجوز عند من قال به إلا في حال الحرب "، وأما إن لم تلتحم الحرب فهو

(۱) انظر: «المهذب» (۲/ ۲۳٤)، «المجموع شرح المهذب» (۱۹ / ۲۹٦)، «الكافي» (٤/ ٢٥٥)، «الشرح الكبير» لابن قدامة (۱۰/ ٤٠٢)، «الفروع» لابن مفلح (۱۰/ ٢٥٥) – ٢٥٦)، «المبدع شرح المقنع» (۳/ ٢٤٠)، «الإنصاف» للمرداوي (٤/ ٩٤).

حرام قولًا واحدًا<sup>(۱)</sup>، ولا بد أن يكون الضرر متحققًا إذا لم يفعل ذلك<sup>(۲)</sup>، ويجب توقي المسلمين وأهل الذمة والمستأمنين بقدر الاستطاعة<sup>(۳)</sup>، وأن تكون الضرورة دعت إلى ذلك<sup>(٤)</sup>، وهذه كلها منتفية في أفعال هؤلاء الذين يقومون بمثل هذه التفجيرات اليوم.

فمن الذي قال بجواز قتل رجال الأمن أو الحكومة؟ لم يقل بهذا إلا الخوارج.

ثم إن مسألة قتل المتترس به مسألة خلافية (٥)، فلا تنهض أن تكون حجة لقتل المسلمين.

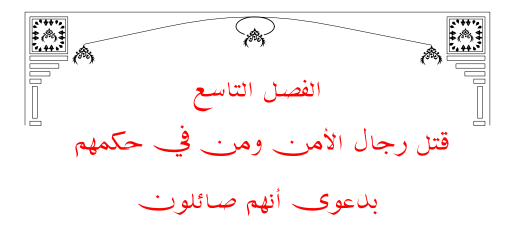
<sup>(</sup>۱) انظر: «المهذب» (۲/ ۲۳٤)، «المجموع شرح المهذب» (۱۹/ ۲۹٦).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «الوسيط» للغزالي (۷/ ۲۲)، «شرح المحلي على المنهاج» (۱/ ۳۹٦)، «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج» (۸/ ٦٥)، «حاشية البجيرمي على المنهاج» (٤/ ٢٥٤)،
«حاشية الجمل» (۱/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: الأم (٤/ ٢٤٤)، «الحاوي الكبير» للماوردي (١٨٨.١٨٧)، «المجموع شرح المهذب» (١٩١/ ٢٩٦)، «التنبيه» للشيرازي (١/ ٣١١)، «الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع» (٤/ ١٤٤)، «السراج الوهاج على متن المنهاج» (١/ ٣٤٥)، «شرح المحلي على المنهاج» (١/ ٣٩٦)، «مغني المحتاج» (٤/ ٢٢٤)، «نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج» (٨/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المبسوط» للسرخسي (۱۰/ ۱۱۰)، «البحر الرائق شرح كنز الحقائق» (٥/ ٨٣) «الذخيرة» (٣/ ٤٦١)، «شرح مختصر خليل» للخرشي (٩/ ٤٦١)، «روضة الطالبين» (١/ ٢٤٦)، «السراج الوهاج» (١/ ٣٤٠)، «مغني المحتاج» (٤/ ٢٢٤)، «المغني» لابن قدامة (١٠/ ٤٩٠)، «شرح منتهى لابن قدامة (١٠/ ٤٩٠)، «شرح منتهى الإرادات» (١/ ٣٤٤)، «كشاف القناع» (٣/ ٥١)، «مطالب أولي النهى» (٢/ ٥١٨) - ٥١٩).

<sup>(</sup>٥) انظر في خلاف أهل العلم في مسألة التترس: «المبسوط» (٥/ ٦٤ - ٦٥)، =



يقوم بعض الناس بالاعتداء على رجال الأمن ومن في حكمهم، وربما كان هذا الاعتداء بالقتل أو ما دون ذلك. ويدَّعون أن رجال الأمن صائلون والصائل يجوز دفعه.

<sup>«</sup>تحفة الفقهاء» (٣/ ٢٩٥)، «بدائع الصنائع» (٧/ ١٠٠-١٠١)، «اللباب» (٤/ ١١٨)، «الرد على سير الأوزاعي» (ص ١٦)، «أحكام القرآن» للجصاص (٣/ ٣٩٥)، «فتح «الهداية شرح بداية المبتدي» (٢/ ٤٢٨)، «البناية في شرح الهداية» (٥/ ٢٥٦)، «فتح القدير» لابن الهمام (٥/ ٤٤٧)، «مجمع الأنهر» (٢/ ٢١٣)، «رد المحتار» القدير» لابن الهمام (١/ ٤٤٨)، «تبيين الحقائق» (٣/ ٢٤٣)، «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٤٢٩)، «النحيرة» (٣/ ١٠٨٥)، «البيان والتحصيل» (٣/ ٤٤)، «النوادر والزيادات» (٣/ ٢٦)، «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير» (٢/ ١٧٨)، «الكافي» والزيادات» (٣/ ٢٦)، «القوانين الفقهية» لابن جزي (ص ٩٨)، «أحكام القرآن» لابن العربي (٤/ ٢٦٦)، «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (٢/ ٢٨٦–٢٨٧)، «حاشية العربي (٤/ ٢٦٦)، «الأم» (٤/ ٢٥٧)، «روضة الطالبين» (٣/ ١٤٤)، «الإنصاف» الخرشي» (٣/ ١١٤)، «المبدع» (٣/ ١٩٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٤١)، «المبدع» (٣/ ١٢٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٢١)، «المبدع» (٣/ ٢١٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٢٥)، «المبدع» (٣/ ١٢٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٢٥)، «المبدع» (٣/ ٢١٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٢٥)، «المبدع» (٣/ ٢١٤)، «مطالب أولي النَّهي» (٢/ ١٥٥).

وهذا في الحقيقة لا يجوز، فالصائل هو من اعتدى على رجل الأمن وليس العكس، بل الواجب الامتثال لرجال الأمن بتسليم النفس؛ لأن هذا من طاعة ولاة الأمور الذي هو طاعة لله على ولرسوله على من ألَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّمْ، مِنكُمْ النساء: ٥٩].

يقول ابن المنذر كَلَّهُ: «فإن جماعة أهل الحديث كالمجتمعين على أن من لم يمكنه أن يمنع نفسه وماله إلا بالخروج على السلطان ومحاربته أنه لا يحاربه، ولا يخرج عليه للأخبار الدالة على ذلك عن رسول الله التي فيها الأمر بالصبر على ما يكون منه من الجور والظلم وترك قتالهم والخروج عليهم ما أقاموا الصلاة»(١).

والذي يعيب هذا هم العقلانيون الذين يجعلون آراءهم وأهواءهم حاكمة على كتاب الله تعالى وسنة رسوله علي الله على الله تعالى وسنة رسوله على الله على الله على الله تعالى وسنة رسوله على الله تعالى وسنة رسوله على الله على

قال قائل منهم - وهو الصحفي العقلاني محمد الغزالي - تعليقًا على كلام الصنعاني الذي نقل قول ابن المنذر: «أرأيت إلى أين يتجه الشارع وإلى أين يتجه الشارح؟ لست أشك في أن هذه الشروح دفعت إليها الرهبة الجبانة، وأن إرسالها على هذا النحو خدم الملوك الجورة والسلاطين المستبدين، وأتاح لهم فرض ما يشاءون من ضرائب ومصادرة ما يشاءون من أملاك، دون تهينب مقاومة أو توجس عصيان. ورياضة الجماهير على قبول الضيم، بفتوى شرعية! أفقدت الشعوب ملكة الشجاعة، ووطأت ظهرها للاستعمار الخارجي، وكان ذلك يقع في البلاد الإسلامية في الوقت

<sup>(</sup>۱) «الإشراف على مذاهب العلماء» (٧/ ٢٤٨).

الذى كانت الأمم الأخرى تصرخ بالدفاع عن الدم والعرض والمال، وتشرع الدساتير التى تقرر ذلك! أى أن قوانين الفطرة تستعلن هناك، وتموت عندنا بتمويت النصوص التى تدل عليها وتأمر بها»(١).

وهذا ليس بغريب على تلامذة المعتزلة والخوارج، فليس كلامهم إلا ترديدًا لكلام متقدميهم.

أما أهل السنة والجماعة فهم يأخذون بسنة نبيهم على ويتعاملون مع أمرائهم وفقها، لا يتجاوزونها، ولا يرون أنها داعية إلى جبن وضعف، بل يرون أنها داعية إلى الشجاعة.

لا أحد تقبل نفسه أن يؤخذ ماله وأن يجلد ظهره، فذاك من قهر الرجال، ومع هذا صبر أهل السنة على هذا القهر امتثالًا لأمر نبيهم على أعظم من شجاعة توطين النفوس على ما تكرهه؟!

ونحن لو فرضنا - وهذا غير صحيح - أن الحاكم ظالم، فإنه لا يجوز قتاله، فعن حذيفة رضي قال: «قلت: يا رَسُولَ اللّهِ، إِنَّا كنا بِشَرِّ، فَجَاءَ الله بِخَيْرٍ فَنَحْنُ فيه، فَهَلْ من وَرَاءِ هذا الْخَيْرِ شَرُّ؟ قال: نعم، قلت: هل وَرَاءَ ذلك الشَّرِّ خَيْرٌ؟ قال: نعم، قلت: فَهَلْ وَرَاءَ ذلك الْخَيْرِ شَرُّ؟ قال: نعم، قلت: فَهَلْ وَرَاءَ ذلك الْخَيْرِ شَرُّ؟ قال: نعم، قلت: كَيْفَ؟ قال: يَكُونُ بَعْدِي أَئِمَّةٌ لَا يَهْتَدُونَ بِهُدَايَ، ولا يَسْتَنُونَ بِسُنَتِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ في جُثْمَانِ إِنْسٍ، قال: كَيْفَ أَصْنَعُ يا رَسُولَ اللَّهِ إِن أَدْرَكْتُ ذلك؟ قال تَسْمَعُ وَتُطِيعُ قال: قلت: كَيْفَ أَصْنَعُ يا رَسُولَ اللَّهِ إِن أَدْرَكْتُ ذلك؟ قال تَسْمَعُ وَتُطِيعُ قال: قلت: كَيْفَ أَصْنَعُ يا رَسُولَ اللَّهِ إِن أَدْرَكْتُ ذلك؟ قال تَسْمَعُ وَتُطِيعُ

<sup>(</sup>۱) «مستقبل الإسلام خارج أرضه» (ص٦٢).

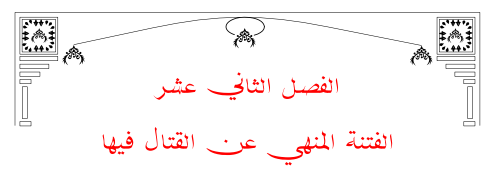
لِلْأُمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ وَأُخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعْ وَأَطِعْ ١٠ فالنبي ﷺ أمر بالسمع والطاعة والناس في هذه الحال العسرة، والزمان الذي قد تغير.

والولايات لا تصلح بغير هذا، فالسلطان يكشف التهم، ويكشف من قام بها، وله التصرف في ذلك بحسب المصلحة.

وكثير من هؤلاء الذين يقاتلون رجال الأمن في هذا الزمان هم المعتدون الظالمون، وإذا أراد ولي الأمر أن يستكشف أمرًا من الأمور ليقيم به العدل الذي أمره الله تعالى به، قاتله هؤلاء، وجعلوه صائلًا.

فولي الأمر له من أحكام الولاية ما ليس لغيره من حيث النظر في أحوال التهم وأهلها، واستكشاف الأمور وغيرها، وهذه من الولاية المناطة بهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٤٧٦) رقم (١٨٤٧).



وعن أبي هريرة وظينه أن رسول الله على قال: «سَتَكُونُ فِتَنُ؛ الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، وَمَنَ يُشْرِفُ لَهَا تَسْتَشْرِفُهُ، وَمَنْ وَجَدَ مَلْجَاً، أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِه» (٢).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۳۱۸) رقم (۳٤٠٦) و(٦/ ٢٥٩٤) رقم (٦٦٧٠)
و ١٦٢١)، ومسلم في «صحيحه» (٤/ ٢٢١١) رقم (٢٨٨٦).

وعَنِ الْحَسَنِ قَالَ: خَرَجْتُ بِسِلاَ حِي لَيَالِيَ الْفِتْنَةِ، فَاسْتَقْبَلَنِي أَبُو بَكْرَةَ فَقَالَ أَيْنَ تُرِيدُ؟ قُلْتُ: أُرِيدُ نُصْرَةَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ. قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ النَّنَ تُرِيدُ؟ قُلْتُ: أُرِيدُ نُصْرَةَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ. قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ (إِذَا تَوَاجَهَ الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفِيْهِمَا فَكِلاَهُمَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ. قِيلَ: فَهَذَا الْقَاتِلُ؛ فَمَا بَالُ الْمَقْتُولِ؟ قَالَ: إنَّهُ أَرَادَ قَتْلَ صَاحِبِهِ (().

وعن عامر بن سعد بن أبي وقاص قال: كَانَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ فِي إِبِلِهِ، فَجَاءَهُ ابْنُهُ عُمَرُ، فَلَمَّا رَآهُ سَعْدٌ قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ هَذَا الرَّاكِبِ، فَنَزَلَ فَقَالَ لَهُ: أَنَزَلْتَ فِي إِبِلِكَ وَغَنَمِكَ وَتَرَكْتَ النَّاسَ يَتَنَازَعُونَ الْمُلْكَ بَيْنَهُمْ؟ فَضَرَبَ لَهُ: أَنَزَلْتَ فِي إِبِلِكَ وَغَنَمِكَ وَتَرَكْتَ النَّاسَ يَتَنَازَعُونَ الْمُلْكَ بَيْنَهُمْ؟ فَضَرَبَ لَهُ: أَنْزَلْتَ فِي صَدْرِهِ فَقَالَ: اسْكُتْ؛ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ التَّقِيَّ الْغَنِيَ الْخَفِيِّ»(٢).

والنصوص الواردة في تحريم قتال الفتنة كثيرة جدًّا، ولما عرفها الصحابة اجتنبوا القتال في الفتن، ونهوا عن ذلك.

عن نافع، عن ابن عمر والله قال لرجل يسأله عن القتال مع الحجاج أو مع ابن الزبير، فقال ابن عمر: عَنْ نَافِع قَالَ: جَاءَ عبد اللّهِ بْنُ عُمَرَ إِلَى عبد اللّهِ بْنِ مُطِيع حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِية، فَقَالَ: اطْرَحُوا لأبي عبد الرَّحْمَنِ وِسَادَةً، فَقَالَ: إِنِّى لَمْ آتِكَ لأَجْلِسَ، فَقَالَ: إِنِّى لَمْ آتِكَ لأَجْلِسَ، أَتَيْتُكَ لأَحَدِّثَكَ حَدِيثًا سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهِ يَقُولُهُ وَسَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهِ يَقُولُهُ وَمَنْ عَلَمَ لَهُ مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ لَقِى اللّهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لاَ حُجَّةً لَهُ، وَمَنْ مَاتَ وَيَتَةً جَاهِلِيَّةً » (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٩٤) رقم (٦٦٧٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۹/ ۱۰۰) رقم (۲۹٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٧٨) رقم (١٨٥١).

عن نافع عن ابن عمر على أنه قال لرجل يسأله عن القتال مع الحجاج أو مع ابن الزبير فقال ابن عمر: «مع أي الفريقين قاتلت فقتلت ففي لظي»(١).

عَنْ حُمَيْدِ بِن هِلالٍ، قَالَ: لَمَّا هَاجَتِ الْفِتْنَةُ، قَالَ عِمْرَانُ بِن الْحُصَيْنِ لِحُجَيرِ بِن الرَّبِيعِ الْعَدَوِيِّ: «اذْهَبْ إِلَى قَوْمِكَ فَانْهَهُمْ عَنِ الْفِتْنَةِ»، فَقَالَ: إِنِّي لَمَعْمُورٌ فِيهِمْ، وَمَا أُطَاعُ، قَالَ: «فَأَبْلِغْهُمْ عَنِّي وَانْهَهُمْ عَنْهَا»، قَالَ: وَسَمِعْتُ عِمْرَانَ يُقْسِمُ بِاللَّهِ: «لأَنْ أَكُونَ عَبْدًا حَبَشِيًّا أَسْوَدَ فِي أَعْيُنِ وَسَمِعْتُ عِمْرَانَ يُقْسِمُ بِاللَّهِ: «لأَنْ أَكُونَ عَبْدًا حَبَشِيًّا أَسْوَدَ فِي أَعْيُنِ وَسَمِعْتُ عِمْرَانَ يُقْسِمُ بِاللَّهِ: «لأَنْ أَكُونَ عَبْدًا حَبَشِيًّا أَسْوَدَ فِي أَعْيُنِ وَسَمِعْتُ عِمْرَانَ يُقْسِمُ بِاللَّهِ: «لأَنْ أَكُونَ عَبْدًا حَبَشِيًّا أَسْوَدَ فِي أَعْيُنِ حَصَيَاتٍ فِي رَأْسِ جَبَلٍ أَرْعَاهُنَّ حَتَّى يُدْرِكَنِي أَجْلِي، أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَرْمِيَ فِي أَحْدِ الصَّفَيْنِ بِسَهْمِ أَخْطَأْتُ أَمْ أَصَبْتُ» (٢).

وعن حذيفة قال: «إِيَّاكَ وَالْفِتَنَ لاَ يَشْخَصْ لَهَا أَحَدٌ، فَوَاللَّهِ مَا شَخَصَ مِنْهَا أَحَدٌ إِلاَّ نَسَفَتْهُ كَمَا يَنْسِفُ السَّيْلُ الدِّمَنَ، إِنَّهَا مُشْبِهَةٌ مُقْبِلَةً، حَتَّى يَقُولَ الْجَاهِلُ: هَذِهِ تُشْبِهُ مُقْبِلَةً، وَتَتَبَيَّنَ مُدْبِرَةً، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا، فَاجْتَمِعُوا فِي الْجَاهِلُ: هَذِهِ تُشْبِهُ مُقْبِلَةً، وَتَتَبَيَّنَ مُدْبِرَةً، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا، فَاجْتَمِعُوا فِي الْجَاهِلُ: بُيُوتِكُمْ، وَاكْسِرُوا سُيُوفَكُمْ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ، وَغَطُّوا وُجُوهَكُمْ» (٣).

ومن قاتل في الفتن ندم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «وهكذا عامة السابقين ندموا على ما دخلوا فيه من القتال، فندم طلحة والزبير وعلي رضي الله عنهم أجمعين، ولم يكن يوم الجمل لهؤلاء قصد في الاقتتال

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (۵۱۷/٤)، وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (۱۲/ ٤٨٦) رقم (١٤٦١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٢١/ ٣٥٩) رقم (٢٠٧٤٠)، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٤٩٥) وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه»، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١/ ٢٧٣).

ولكن وقع الاقتتال بغير اختيارهم»(١).

ولذا كان من أصول أهل السنة والجماعة ترك القتال في الفتنة.

قال اللالكائي عَلَيْهُ حاكيًا عقيدة أهل السنة من أهل الأمصار؛ فذكر أنهم يقولون: «ولا نرى الخروج على الأئمة، ولا القتال في الفتنة»(٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كله: «ولهذا نهى النبي كله عن القتال في الفتنة، وكان ذلك من أصول السنة، وهذا مذهب أهل السنة والحديث وأئمة أهل المدينة من فقهائهم وغيرهم»(٣).

لكن ما هذه الفتنة التي يمتنع القتال فيها؟

إن هذه الفتنة تكون في الوقت الذي ليس فيه للناس إمام.

قال الإمام أحمد بن حنبل كَلَّهُ: «والفتنة إذا لم يكن إمام يقوم بأمر الناس»(٤).

وقال الإمام محمد بن جرير الطبري كَنْشُ فيما نقله عنه ابن حجرمعلقًا على حديث حذيفة في الفتن: «في الحديث أنه متى لم يكن للناس إمام فافترق الناس أحزابًا، فلا يتبع أحدًا في الفرقة، ويعتزل الجميع إن استطاع ذلك خشية من الوقوع في الشر.

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة النبوية» (٤/ ١٧٠).

<sup>(</sup>Y) «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١/ ١٧٧).

**<sup>(</sup>٣)** الاستقامة (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٤) «السنة» للخلال (١/ ٧٣).

وعلى ذلك يتنزل ما جاء في سائر الأحاديث، وبه يجمع بين ما ظاهره الاختلاف منها»(١).

وقال ابن بطال عَلَيْهُ: «فإذا لم يكن لهم إمام فافترق أهل الإسلام أحزابًا ، فواجب اعتزال تلك الفرق كلها على ما أمر به النبى عَلَيْهُ أبا ذرّ ، ولو أن يعض بأصل شجرة حتى يدركه الموت ، فذلك خير له من الدخول بين طائفة لا إمام لها خشية ما يئول من عاقبة ذلك من فساد الأحوال باختلاف الأهواء وتشتت الآراء»(٢).

وقال أبو العباس القرطبي كلَّهُ: «هذا أمرٌ بالاعتزال عند الفتن، وهو على جهة الوجوب، لأنه لا يَسْلَمُ الدِّينُ إلاَّ بذلك. وهذا الاعتزال عبارة عن ترك الانتماء إلى من لم تتم إمامته من الفرق المختلفة. فلو بايع أهل الحل والعقد لواحدٍ موصوف بشروط الإمامة لانعقدت له الخلافة، وحرمت على كل أحدٍ المخالفة، فلو اختلف أهل الحل والعقد، فعقدوا لإمامين، كما اتفق لابن الزبير ومروان؛ لكان الأول هو الأرجح»(٢).

وقال البيضاوي كَلَّشُ: «المعنى إذا لم يكن في الأرض خليفة فعليك بالعزلة والصبر على تحمل شدة الزمان، وعض أصل الشجرة كناية عن مكابدة المشقة كقولهم: فلان يعض الحجارة من شدة الألم، أو المراد اللزوم»(٤).

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» لابن حجر (۱۳/۳۷).

<sup>(</sup>۲) «شرح صحيح البخاري» لابن بطال (۱۰/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) «المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم» (٤/ ٥٧ – ٥٨).

<sup>(</sup>٤) «فتح الباري» (٣٦/١٣).

فهذه هي الفتنة التي حذر النبي على من الدخول فيها، وأمر باعتزال من فيها، أما إذا كان هناك إمام - كما هي الحال اليوم - فإن هذه الطوائف تقاتل تحت راية الإمام، وينكر عليها؛ لأنها خروجها هو الذنب المنكر.

يدل على هذا أمره على بلزوم جماعة المسلمين وإمامهم، مع وجود هذه الفرقة: «فَهَلْ بَعْدَ ذلك الْخَيْرِ من شَرِّ؟ قال: نعم، دُعَاةٌ إلى أَبْوَابِ جَهَنَّم من أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فيها، قلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، صِفْهُمْ لنا، فقال: هُمْ من جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَتِنَا، قلت: فما تَأْمُرُنِي إِن أَدْرَكَنِي ذلك؟ قال: تَلْزَمُ جَمَاعَة الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، فالنبي على أمر بلزوم الإمام والجماعة، حتى لو أن قوما فارقوا إمام المسلمين وجماعته، فإنه لا يقال بأن مقاتلتهم مع الإمام هي من باب الفتن التي يجب اجتنابها، بل يجب مقاتلة الفرقة الخارجة، كما يدل على هذا قوله في حديث عرفجة ويليه: «سَتَكُونُ هَنَاتٌ الخارجة، وَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هذه الْأُمَّةِ وَهِيَ جَمِيعٌ فَاضْرِبُوهُ بِالسَّيْفِ كَائِنًا مَن كان»(١)، وفي لفظ: «من أَنَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ على رَجُلٍ وَاحِدٍ يُرِيدُ أَنْ يُشَقَّ عَصَاكُمْ أو يُفَرِّقَ جَمَاعَتَكُمْ فَاقْتُلُوهُ» (٢).

وبعض صحابة النبي على لما وقع ما وقع بين على ومعاوية والمناولة المناولة والمناولة والمن

#### CYTHE CYTHE CYTHE

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» (٣/ ١٤٧٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» (۳/ ١٤٨٠).



# وجوب إنكار قتل الأنفس المعصومة

إِنْ إِنكَارِ المنكرِ مِنِ الْأَمُورِ التي أُوجِبِها الله تعالى على عباده ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمُ أُمُّتُ مُّ يَدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ أُمَّةُ يُدَعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِر وَقُولِ مَنْ الله وَتركه سبب للعنة الله وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنكِر وَتُولِمِمْونَ بِاللهِ ﴿ [آل عمران: ١١٠]، وتركه سبب للعنة الله تعالى: ﴿ لُعِنَ اللهَ يَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَمْ وَا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَيْكُ وَمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

والكلام في هذا المبحث سيكون حول إنكار منكر قتل النفس المعصومة.

قتل النفس المعصومة كما تقدم هو أعظم ذنب عصي الله تعالى به بعد الشرك، فإنكاره متحتم، وقد أنكر النبي على قتل النفس المعصومة، كما في حديث أسامة بن زيد الذي تقدم، فالنبي على أنكر على أسامة إنكارًا شديدًا ما تمنى معه أسامة أنه لم يسلم إلا ذلك اليوم.

كما أن النبي عَيْكُ أنكر قتل خالد رضي من قال: صبأنا، وهم يريدون

وأنكر النبي عَيَّة قتل المرأة المشركة، فعن ابن عمر رها قال: «وُجِدَتْ امْرَأَةٌ مَقْتُولَةً في بَعْضِ مَغَازِي رسول اللَّهِ عَيَّةٍ، فَنَهَى رسول اللَّهِ عَنْ قَتْل النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ (٢٠).

وكان هذا هو هدي الصحابة ومن بعدهم.

عَنْ نَافِعِ قَالَ: جَاءَ عبد اللَّهِ بْنُ عُمَرَ إِلَى عبد اللَّهِ بْنِ مُطِيعٍ حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةَ ، فَقَالَ: اطْرَحُوا لأَبِي عبد الرَّحْمَنِ وِسَادَةً. فَقَالَ: إِنِّي لَمْ آتِكَ لأَجْلِسَ ، أَتَيْتُكَ لأُحَدِّثُكَ حَدِيثًا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْقٍ فَقَالَ: إِنِّي لَمْ آتِكَ لأَجْلِسَ ، أَتَيْتُكَ لأُحَدِّثُكَ حَدِيثًا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْقٍ يَقُولُ: «مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ لَقِيَ اللَّهَ يَوْمَ الْقِيامَةِ لاَ حُجَّةً لَهُ وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَيْعَةٌ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً »(٣).

قال طاووس: «ذكرت الأمراء عند ابن عباس، فانبرك فيهم رجل فتطاول حتى ما أرى في البيت أطول منه، فسمعت ابن عباس يقول: لا تجعل نفسك فتنةً للقوم الظالمين، فتقاصر حتى ما رأيت في البيت أقصر منه»(٤).

وقال زر بن حبيش: لما أنكر الناس سيرة الوليد بن عقبة فزع الناس إلى عبدالله بن مسعود، فقال لهم عبد الله بن مسعود: «اصبروا، فإن جور إمام

(۲) أخرجه البخاري في «صحيحه» (۳/ ۱۰۹۸) رقم (۲۸۵۲) ومسلم في «صحيحه»
(۳/ ١٣٦٤) رقم (۱۷٤٤).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١١/ ٣٣٠) رقم (٢٠٦٨٢).

خمسين عاماً خير من هرج شهر »(۱).

وقد ناصح جماعةٌ من الصحابةِ الحسينَ بنَ علي لما أراد الذهابَ إلى العراق، كابن عُمرَ (٢) وابنِ عباس (٣) وعبدِ الله بنِ عَمْرو (٤) وأبي سعيد الخُدريِّ (٥) والمسورِ بنِ مخرمة (١) وأبي واقدٍ الليثيِّ (٧) وغيرهم (٨).

والعلماء من بعد الصحابة كانوا ينهون عن الوقوع في الفتن.

قال سليمان الربعي: «لما كانت فتنة ابن الأشعث، إذ قاتل الحجاج بن

(۱) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (۱۰/ ۱۹۲) رقم (۱۰۲۱۰) وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۱۳ / ۱۲۱).

(۲) أخرجه الخطابي في «العزلة» (ص١٦- ١٧)، والبيهقي في «دلائل النبوة» (٦/ ٧٠٠)، والبيهقي في «دلائل النبوة» (٦/ ٢٠٢)، (٤٧١)، وفي «السنن الكبرى» (٧/ ٢٠٠)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٤/ ٢٠٢)، وابن العديم في «بغية الطلب» (٦/ ٢٠٣٠).

(٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٤٧٧) رقم (٣٧٣٦٤)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٤/ ٢٠٠).

(٤) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٠٣/١٤)، وابن العديم في «بغية الطلب» (٢/٤٠٢).

(۵) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۲۰۸/۱٤).

(٦) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٠٨/١٤)، وابن العديم في «بغية الطلب» (٢/٩٠٦).

(۷) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (11/71)، وابن العديم في «بغية الطلب» (71.9/7).

(۸) انظر: «تاریخ دمشق»، و «بغیة الطلب» (۲/ ۲۲۰۸–۲۲۱۱)، و «تهذیب الکمال» (7/713-813)، و «البدایة والنهایة» (11/813-813)، و «البدایة والنهایة» (11/813-813)، و «تاریخ الإسلام» للذهبی (11/813-813).

يوسف انطلق عقبة بن عبد الغافر وأبو الحوراء وعبد الله بن غالب في نفر من نظرائه، فدخلوا على الحسن فقالوا: يا أبا سعيد، ما تقول في قتال هذا الطاغية الذي سفك الدم الحرام، وأخذ المال الحرام، وترك الصلاة، وفعل وفعل? وذكروا من فعال الحجاج. فقال الحسن: أرى ألا تقاتلوه، فإنها إن تكن عقوبة من الله فما أنتم برادي عقوبة الله بأسيافكم، وإن يكن بلاء فاصبروا حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين. فخرجوا من عنده وهم يقولون: نطيع هذا العلج! قال: وهم قوم عرب. وخرجوا مع ابن الأشعث. قال: فقتلوا جميعاً»(١).

وعن عمر بن يزيد قال: «سمعت الحسن أيام يزيد بن المهلب: وأتاه رهط فأمرهم أن يلزموا بيوتهم، ويغلقوا عليهم أبوابهم، ثم قال: والله لو أن الناس إذا ابتلوا من قبل سلطانهم صبروا ما لبثوا أن يرفع الله ذلك عنهم، وذلك أنهم يفزعون إلى السيف فيوكلوا إليه، ووالله ما جاؤوا بيوم خير قط، ثم تلا: ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسَنَىٰ عَلَىٰ بَنِي ٓ إِسْرَةِ يل بِمَا صَبَرُوا أَ وَدَمَّرُنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَوَوْمُهُم وَمَا كَانَ الْأعراف: ١٣٧] (٢).

وكان علي بن الحسين وسعيد بن المسيب ينهيان عن الخروج أيام الحرة (٣).

(۱) أخرجه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (۷/ ١٦٣)، ومسلم في «الكنى والأسماء» (۳/ ۱۰۳۵)، وابن عساكر قي «تاريخ دمشق» (۱۲/ ۱۷۷ - ۱۷۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الآجري في «الشريعة» (١/ ١٥٨) رقم (٦٦)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٥/ ١٥٥١) رقم (٨٨٩٧) وابن سعد في «الطبقات» (٧/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «منهاج السنة النبوية» (٤/ ٢٩٥).

قال سفيان: «لما قتل الوليد بن يزيد كان بالكوفة رجل كان يكون بالشام أصله كوفي سديد عقله قال لخلف بن حوشب لما وقعت الفتنة: اجمع بقية من بقي واصنع طعامًا، فجمعهم فقال سليمان: أنا لكم النذير، كف رجل يده، وملك لسانه، وعالج قلبه»(۱)، قال الإمام أحمد: «انظروا إلى الأعمش ما أحسن ما قال مع سرعته وشدة غضبه»(۲).

عن سفيان الثوري قال: أتاه رجل في زمن هارون فقال له: إن هذا الرجل قد خرج وأظهر ما ترى من العدل، فما ترى في الخروج معه؟ فقال له سفيان: «كفيتك هذا الأمر، ونقرت لك عنه، اجلس في بيتك» (٣).

قال الخلال على الفراني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم قال: سألت أبا عبدالله في أمر كان حدث ببغداد وهَمَّ قومٌ بالخروج فقلت: يا أبا عبدالله، ما تقول في الخروج مع هؤلاء القوم؟ فأنكر ذلك عليهم، وجعل يقول: سبحان الله الدماء الدماء، لا أرى ذلك ولا آمر به، الصبر على ما نحن فيه خير من الفتنة، يسفك فيها الدماء، ويستباح فيها الأموال، وينتهك فيها المحارم، أما علمت ما كان الناس فيه يعني أيام الفتنة؟ قلت: والناس اليوم أليس هم في فتنة يا أبا عبدالله؟ قال: وإن

(۱) أخرجه الخلال في «السنة» (۱/ ۱۳٤) رقم (۹۲)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۲/ ۵۹۷) رقم (۷۷۰)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۳۲/ ۳٤۸).

وأخرجه ابن أبي الدنيا في «الصمت وآداب اللسان» (ص٢٧٩) رقم (٦٢٢) ولكنه ذكر أنه عند مقتل زيد بن على .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الخلال في «السنة» (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخلال في «السنة» (١/ ١٣٧) رقم (٩٦).

كان؛ فإنما هي فتنة خاصة، فإذا وقع السيف عمت الفتنة، وانقطعت السبل، الصبرُ على هذا ويسلم لك دينك خير لك. ورأيته ينكر الخروج على الأئمة، وقال: الدماء، لا أرى ذلك ولا آمر به»(١).

وقال أيضًا: «وأخبرني علي بن عيسى قال: سمعت حنباً يقول: في ولاية الواثق اجتمع فقهاء بغداد إلى أبي عبدالله: أبو بكر بن عبيد وإبراهيم بن علي المطبخي وفضل بن عاصم، فجاؤوا إلى أبي عبدالله، فاستأذنت لهم، فقالوا: يا أبا عبدالله، هذا الأمر قد تفاقم وفشا - يعنون إظهاره لخلق القرآن وغير ذلك -، فقال لهم أبو عبدالله: فما تريدون؟ قالوا: أن نشاورك في أنا لسنا نرضى بإمرته ولا سلطانه، فناظرهم أبو عبدالله ساعة، وقال لهم: عليكم بالنُّكرة بقلوبكم، ولا تخلعوا يدًا من طاعة، ولا تشقوا عصا المسلمين، ولا تسفكوا دماءكم ودماء المسلمين معكم، انظروا في عاقبة أمركم، واصبروا حتى يستريح بر أو يستراح من فاجر، ودار في ذلك كلام كثير لم أحفظه ومضوا، ودخلت أنا وأبي على أبي عبدالله بعدما مضوا فقال أبي عبدالله: نسأل الله السلامة لنا ولأمة محمد، وما أحب لأحد أن يفعل هذا، وقال أبي: يا أبا عبدالله هذا عندك صواب؟ قال: لا، هذا خلاف الآثار التي أمرنا فيها بالصبر، ثم ذكر أبو عبدالله قال: قال النبي على فاصبر، وإن . . . وإن . . . فاصبر، فأمر بالصبر» (٢).

وقال أَبُو بَكْرِ الْمَرُّوذِيُّ: «سمعت أبا عبدالله يأمر بكف الدماء، وينكر

<sup>(</sup>۱) «السنة» (۱/ ۱۳۲ – ۱۳۳).

<sup>(</sup>۲) «السنة» (۱/ ۱۳۳ – ۱۳۴).

الخروج إنكارًا شديدًا، وأنكر أمر سهل بن سلامة، وقال: كان بيني وبين حمدون بن شبيب أُنس وكان يكتب لي، فلما خرج مع سهل جفوته بعد، وكان قد خرج ذاك الجانب فذهبت أنا وابن مسلم فعاتبناه، وقلت: إيش حملك؟ فكأنه ندم أو رجع»(١)، وكلام أهل العلم في هذا كثير جدًّا.

ولكن مما يؤسف عليه أننا نجد في هذا الزمان من ينكر على الذين ينكرون هذه المنكرات، ويرمي بتهم شتى، بل ربما زُعم أنه يثبط أهل الجهاد، وأن فيه شبهًا بالمنافقين.

وهذا منكر عظيم، يخشى على صاحبه أن يكون متشبهًا بأهل النفاق، فقد قال الله تعالى: ﴿ المُنكِفِقُونَ وَالمُنكِفِقَاتُ بَعَضُهُ م مِّنَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكِفِقِينَ هُمُ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُ فَسُوا اللّهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَّ الْمُنكِفِقِينَ هُمُ الْفَكسِقُونَ عَنِ الْمُعُرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُ فَسُوا اللّهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَّ الْمُنكِفِقِينَ هُمُ الْفَكسِقُونَ اللهِ التوبة: ١٧].

وأنت ترى اليوم كثيرًا من خطباء الجمعة وأهل الإعلام والوعاظ والقصاص والمذكرين في كثير من بلدان العالم الإسلامي ينكرون على المنابر وفي المساجد وفي الصحف والمجلات حدثًا سياسيًّا، أو اقتصاديًّا، في حين أنهم يسكتون عن جرائم القتل التي يقتل فيها المسلمون، ويروع فيها الآمنون.

وأعظم من هذا، وأشد نكارةً من تجده يدفع عن هؤلاء بلسانه أو قلمه، وربما استدل لهم بأدلة هو يعلم أنه غير مصيب فيها، أو يوجد لهم الأعذار التي يعتذر بها عنهم في فعلتهم هذه. فهذا خطأ لا ريب فيه ﴿هَـَأَنتُمُ هَـَوُكُاءِ

<sup>(</sup>۱) «السنة» للخلال (۱/ ۱٤٠).

جَلَدَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَمَن يُجَدِلُ ٱللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ أَمَ مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا شَيْهُ ﴾ [النساء: ١٠٩]، وإنه يخشى على صاحبه أن يلحقه من العقوبة ما يمنعه من التوبة.

وبعض الناس ربما سكت عمن يقوم بهذه الأعمال؛ ظنًّا منه أن القائمين بها لهم اجتهادهم، وأنهم لا يمكن أن يفعلوا هذا بغير علم أو دليل شرعى.

وشاهد الحال يبطلها، فما رأى الناس أحدًا ممن يعتد بعلمهم سكت عن هذا الأمر بهذه الحجة.

كما أن هؤلاء الذين يقومون بهذه الأعمال ليسوا معدودين في العلماء الا عند أتباعهم، بل مارأى أهل العلم المحققون إلا أن هؤلاء يتصورون المسائل على خلاف ما ينبغي أن تتصور عليه، فقد جمعوا بين جهل مركب، وبين بعد عن أهل العلم، فكيف يكون هؤلاء علماء لهم اجتهادهم؟ نبي الله أنكر على أسامة على أسامة المجتهاده، وأنكر على خالد بن الوليد اجتهاده، وهما صحابيان لهم من العلم والتقدم والفضل ما ليس لهؤلاء الخلوف.

ومن الناس من يسكت عن هذه الأمور ؛ زعمًا منه بأنها فتنة ، والنبي عَلَيْ قد أمرنا بالاعتزال حال الفتنة .

وهذا أمر يصوره أهل الشر لعامة الناس حتى لا ينكروا عليهم، والواجب الإنكار؛ لأن هذه ليست هي الفتنة التي أمرنا النبي على بالسكوت فيها ولزوم البيوت، وكسر السيوف، إنما زمن تلك الفتنة حينما لا يبقى للمسلمين إمام، كما تقدم بيان ذلك.

فالقول بأن السكوت في مثل هذه الحوادث هو الأسلم في الشرع غير

صحيح، بل الصواب أن السكوت لا يجوز؛ لأنه إقرار للمنكر، ومخالفة للنبي عليه فيما أمر به.

ومن علم أن أحدًا يعمل على قتل أحد، أو أن جماعة تريد أن تقوم بتفجير أو قتل أو تدمير، لم يسعه السكوت، بل يجب عليه إيصال هذا الأمر لمن ولاه الله أمر المسلمين؛ ليكف الشر قبل وقوعه.

## ومن فعل هذا أصاب أمورًا عظيمة:

أنه منع هؤلاء من الوقوع في المنكر، وحفظ عليهم دماءهم؛ لأنهم إما أن يموتوا في هذا العمل، فيكونوا قد قتلوا أنفسهم، وإما أن ينجوا، فيكونوا مستحقين القصاص، ومنعهم من الوقوع في الذنب العظيم، فهو بهذا ناصح لهم.

كما أنه قد نصح لأئمة المسلمين وعامتهم، فهو حقن دماء المسلمين؛ لئلا يقعوا قتلى بسبب هذا العمل.

وهو بهذا نصر الظالمَ إذ منعه من الظلم وهو قتل النفس المعصومة ، ونصر المظلوم ، كما في قوله على على عديث أنس والمعلوم ، كما في قوله على في حديث أنس والمعلوم ، كما في قوله على في حديث أنس والمعلوم ، فقال رَجُلُ : يا رَسُولَ اللّهِ ، أَنْصُرُهُ إذا كان مَظْلُومًا ، أَفَرَأَيْتَ إذا كان ظَلْلِمًا : كَيْفَ أَنْصُرُهُ ؟ قال : «تَحْجُزُهُ أو تَمْنَعُهُ من الظُّلْمِ ؛ فإن ذلك نَصْرُهُ » (١) .

وقد فعل شيئًا مما وجب عليه من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

\_

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦/ ٢٥٥٠).

والله والله والحمد لله رب العالمين.



بيضاء

# فهرس الموضوعات

| ٥  | مُعَكَلُمْتُنَا                                                                                                |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳ | خطة البحث                                                                                                      |
| ۱۷ | للهَيَـٰن للهُ اللهِ |
|    | الفصل الأول وجوب السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين في المعروف                                                  |
| ٣٢ | وتحريم الخروج عليهم                                                                                            |
| ٣٦ | الفصل الثاني أثر البدعة في استحلال الدماء المعصومة                                                             |
|    | الفصل الرابع اتفاق الشرائع على حفظ الضروريات الخمس ومنها :                                                     |
| ٤٠ | الأنفس المعصومة                                                                                                |
| ٤٦ | الفصل الخامس أسباب عصمة الدم                                                                                   |
| ٤٦ | المبحث الأول أسباب عصمة دم المؤمن                                                                              |
| 00 | المبحث الثاني أسباب عصمة دم الكافر                                                                             |
| ٥٨ | الفصل الثالث في تحريم الاعتداء على الأنفس المعصومة على وجه العموم                                              |
| ٧. | الفصل الرابع                                                                                                   |
| ٧. | المبحث الأول قتل الإنسان نفسه                                                                                  |
| ٧٩ | المبحث الثاني سد الذرائع المفضية إلى قتل النفس                                                                 |
|    | المبحث الثالث بعض صور قتل النفس المعاصرة الصورة الأولى العمليات                                                |
| ٨٦ | الانتحارية                                                                                                     |
| ١١ | الصورة الثانية الأضراب عن الطعام حتى الموت                                                                     |

| الفصل الخامس تحريم دماء المؤمنين، وسد الذرائع المفضية إليها ١١٧ |
|-----------------------------------------------------------------|
| المبحث الأول تحريم دماء المؤمنين                                |
| المبحث الثاني سد الذرائع المفضية إلى القتل                      |
| الفصل السادس تحريم دماء المعاهدين                               |
| المبحث الأول وجوب الوفاء بالعهد                                 |
| المبحث الثاني حرمة دم المعاهد                                   |
| الفصل السابع دماء الرسل والسفراء                                |
| المبحث الأول تحريم قتل الرسل والسفراء                           |
| المبحث الثاني شبه ترد في مسألة السفراء والجواب عنها             |
| الفصل الثامن قتل المسلمين أو المعاهدين من النساء والأطفال بدعوى |
| أنهم في حكم المُتَرَّس بهم أو في حكم البيات                     |
| الفصل التاسع قتل رجال الأمن ومن في حكمهم بدعوى أنهم صائلون ٢٧٠  |
| الفصل الثاني عشر الفتنة المنهي عن القتال فيها                   |
| الفصل العاشر وجوب إنكار قتل الأنفس المعصومة                     |
| فهرس الموضوعات                                                  |